
Teze k sociologii umění
(Věnováno Rolfu Tiedemannovi) THEODOR W. ADORNO

^. Sociologie umění, jak již sám smysl to­
hoto slova naznačuje, zahrnuje všechny 
aspekty vztahu uměni a společnosti. Není 
možné ji omezit pouze na některý aspekt, 
jakým je třeba společenské působení umě­
leckých děl, neboť toto působení samo je 
jenom jedním momentem v totalitě tohoto 
vztahu. Nelze je vytřídit a prohlásit za je­
diný vhodný předmět sociologie umění, 
neboť by to znamenalo nahradit věcný 
zájem sociologie umění, který se vymyká 
běžné definici, metodologickou preferencí, 
totiž přednostním používáním postupů 
obvyklých při empirickém sociologickém 
výzkumu, které si činí nárok na určení a 
kvantifikaci recepce uměleckých děl. Dog­
matické omezení na tuto stránku věci by 
však ohrozilo objektivní poznání, na něž 
si činí výlučný nárok, protože působeni 
uměleckých děl a vůbec výtvorů ducha 
není nic absolutního a konečného, co by 
se dalo dostatečně určit ve vztahu k přijí­
majícímu subjektu. Spíše naopak, toto pů­
sobení je závislé na nesčetných mechanis­
mech šíření, sociální kontroly a autority, 
na sociální struktuře, v jejímž rámci lze 
konstatovat souvislosti tohoto působení, a 
také na společensky podmíněném stavu vě­
domí a podvědomí těch, kteří jsou tomu­
to působení vystaveni. Empirické zkou­
mání v Americe to uznává dávno. Jeden 
z jeho nejzávažnějších a nej významnějších 
zastánců, Paul F. Lazarsfeld, zahrnul dc 
své knihy Radio Research (1941) dvě stu­
die, jež se zabývají právě otázkami de­
terminace onoho masového působení, kte­
ré —rozumím-li dobře polemickému ná­
zoru Alphonse Silbermanna — představuje 
jedinou legitimní oblast sociologie hudby, 
totiž ono “plugging” — tedy intenzívní re­
klamu, kterou se šlágry teprve šlágry stá­
vají, a určité strukturální problémy hudby 
samotné, které mají komplexní a historic­
kým změnám podléhající vztah k účinku. 
Příslušné úvahy jsem přeřadil do kapitoly 
O hudebních úkolech rozhlasu ze studie 
Der getreue Korrepetitor. Sociologie hud-

by by zaostávala za dosaženým standar­
dem právě také amerického výzkumu, 
kdyby problémy tohoto druhu nepovažo­
vala za rovnocenné.

2. Považuji za naprosté neporozumění, 
když jsou mé práce ze sociologie hudby, 
publikované po návratu z emigrace, po­
važovány za protichůdné empirickému so­
ciologickému výzkumu. Chtěl bych zdů­
raznit, že v rámci jejich vlastního úseku 
považuji tyto metody nejen za důležité, 
nýbrž také za adekvátní. Veškerá pro­
dukce tak zvaných masových medií je již 
a priori těmto empirickým metodám blíz­
ká, a jejich výsledků pak zase používají 
masová media. Je známo úzké spojení 
mezi masovými medii a empirickým so­
ciálním výzkumem: dnešní president jed­
noho z největších amerických komerčních 
rozhlasových podniků, společnosti CBS, 
byl ředitelem výzkumu ve svém podniku 
předtím, než dosáhl nynější pozice. Mys­
lím však, že je požadavkem nejprostšího 
lidského rozumu, a nikoli teprve filosofic­
ké reflexe, uvést zkoumání s pomocí do­
tazů do správných souvislostí, mají-li sku­
tečně sloužit společenskému poznání a ne- 
mají-li být jen informací pro zájemce. To 
žádá i Silbermann a navazuje na René 
Königa, hovoří o analytické funkci socio­
logie umění. Lazarsfeld je svého času sou­
hlasně označil pojmem “critical commun­
ication research”, v protikladu k výzku­
mům administrativním. Pojem „umělec­
kého prožitku“ (Kunsterlebnis), kterým se 
má podle Silbermanna sociologie umění 
výhradně zabývat, vytváří problémy, které 
se dají řešit jedině průzkumem věci, jež 
má být „prožívána“, a podmínek jejího roz­
šíření: jedině v tomto kontextu dostávají 
zkoumání svůj význam. Takzvaný umě­
lecký prožitek, který sotva má klíčový 
význam pro kulturní konzum, lze velmi 
těžko určit. S výjimkou důkladných znal­
ců zůstane jeho určení velmi difúzní. Vel­
mi mnoho lidí se zdráhá vyjádřit jej slo­
vy. Vzhledem k masovým komunikacím,



které představují celý systém podnětů, se 
mimoto jedná méně o jednotlivé prožitky 
než o kumulativní efekt. „Umělecké pro­
žitky“ vůbec mají jen relativní platnost 
pro svůj objekt, jejich význam lze zjistit 
jedině v konfrontaci s tímto objektem. 
Jen zdánlivě jsou něčím primárním, ve 
skutečnosti jsou výsledkem; nekonečně 
mnoho stojí za nimi. Problémy jako otáz­
ka adekvátnosti či neadekvátnosti „umě­
leckých prožitků“ vzhledem k jejich před­
mětu, jak se s nimi setkáváme v případě 
masové recepce uměleckých děl označova­
ných za klasická, problémy očividně nej- 
vyšší sociologické relevance, nemohou vů­
bec být zachyceny subjektivně orientova­
nou metodou. Ideálem sociologie umění by 

i bylo uvést v soulad objektivní analýzy 
’ (tj. analýzy uměleckých děl), analýzy 

: strukturálních a specifických mechanismů 
působení a analýzy subjektivně registro- 
vatelných nálezů. Měly by se navzájem 
vysvětlit.

3. Otázka, zda je umění a všechno, co se 
k němu vztahuje, sociálním jevem, je 
sama o sobě sociologickým problémem. 
Existují nanejvýš vznešená umělecká díla, 
která přinejmenším podle kritérií svého 
kvantitativního účinku nehrají společen­
sky závažnou roli a neměla by tedy být 
podle Silbermanna brána v úvahu. Tím 
by však byla sociologie umění ochuzena: 
nejvýznamnější umělecká díla by propad­
la jejím sítem. Když přes jejich kvalitu 
není jejich sociální působení významné, 
představuje tato skutečnost stejně tak 
’’fait sociál“ jako její opak. Má snad k to­
mu sociologie uměni mlčet? Sám sociální 
obsah uměleckých děl spočívá — v proti­
kladu k poněkud konvenčním a strnulým 
formám, vědomí — právě v protestu 
proti sociální recepci; to se v autonom­
ních útvarech stalo takřka pravidlem od 
jistého historického okamžiku, který by­
chom mohli klást do poloviny 19. století. 
Sociologie umění, která by tuto skutečnost 
přehlížela, by se stala pouhou technikou 
ve službě agentur, které chtějí zjistit, čím 
mají šanci získat zákazníky a čím ne.

4. Latentní axiom toho pojetí, jež by 
chtělo omezit sociologii umění na pouhé 
průzkumy působení uměleckých děl, je ten, 
že se umělecká díla vyčerpávají v subjek­
tivních reflexech. Pro toto vědecké sta­
novisko jsou pouhými stimuly. Tento mo­
del se hodí v nejširším měřítku na maso­

vá media, která jsou kalkulována na pů­
sobení a modelována podle předpokláda­
ného působení, a sice podle ideologických 
cílů plánujících. Neplatí to však obecně. 
Autonomní umělecká díla se řídí svou ima- 
nentní zákonitostí, tím, co je organizuje 
jako smysluplná a platná. Záměr působení 
může být vedlejší. Jeho vztah k oněm ob­
jektivním momentům je komplexní a vel­
mi rozmanitý. Avšak samozřejmě nepřed­
stavuje začátek a konec uměleckých děl. 
Jsou sama duchovnem, které lze poznat 
a určit podle jejich duchovní skladby; ne­
jsou tedy nekvalifikované, neznámé a ana­
lýze se vymykající příčiny reflexních svaz­
ků. Nesrovnatelně víc je možno z nich vy­
těžit než připouští postup, který chce vy­
zdvihnout (ausklammern), jak se to v mo­
derní němčině nazývá, objektivitu a ob­
sah děl. Právě toto „vyzdvižení“ má so­
ciální implikace. Proto je třeba zařadit 
duchovní určení děl, ať pozitivní nebo ne­
gativní, do pojednání o souvislostech pů­
sobení. Protože umělecká díla podléhají 
jiné logice než logice pojmu, soudu a zá­
věru, lpí na poznání objektivního umě­
leckého obsahu stín relativního. Avšak 
cesta od této relativity v nejvyšším až 
k principiálnímu popřeni objektivního ob­
sahu vůbec je tak daleká, že je možno 
posuzovat vzniklý rozdíl jako jeden celek. 
Nakonec může působit značné obtíže, má­
li se myšlenkově rozvinout objektivní ob­
sah některého pozdního Beethovenova 
kvarteta; avšak je nutno stanovit rozdíl 
mezi tímto obsahem a obsahem nějakého 
šlágru, a sice pomocí velmi výstižných a 
zcela technických kategorií. Všeobecně 
připisují lidé, kterým je umění cizí, umě­
leckým dílům daleko vyšší iracionalitu 
než ti, kteří se sami zabývají disciplínou 
děl a něčemu z nich rozumí. K tomu, co 
je třeba určit, náleží také uměleckým dí­
lům imanentní sociální obsah, jako např. 
vztah Beethovenův k občanské autonomii, 
svobodě, subjektivitě, až k jeho kompo­
ziční metodě. Tento sociální obsah je — 
byť nevědomky — fermentem působi­
vosti. Pokud se sociologie umění o to ne­
zajímá, uniknou jí nejhlubší vztahy mezi 
uměním a společností: právě ony vztahy, 
které krystalizují v uměleckých dílech 
samých.

5. To se týká také otázky umělecké kva­
lity. Chápeme ji nejdříve docela jednodu­
še jako přiměřenost estetických prostřed-



ků estetickým účelům, jako souzvuk; pak 
ovšem také jako účel sám — ať už se 
jedná o manipulaci se zákazníky či o ně­
co objektivního — často o sociologické 
bádání. I když sociologické bádání bez­
prostředně neprovádí kritickou analýzu, je 
nicméně nutně její podmínkou. Postulát 
tak zvané svobody hodnot nemůže od to­
ho osvobodit. Veškerá diskuse o svobodě 
hodnot, kterou se mnozí snaží znovu oži­
vit a kterou chtějí dokonce učinit rozho­
dujícím bodem kontraverze v sociologii, je 
překonána. Na jedné straně není možno 
brát v úvahu volně pohyblivé hodnoty 
nacházející se mimo sociální vazby nebo 
mimo projevy ducha. To by bylo dogma­
tické a naivní. Pojem hodnot sám o sobě 
je již výrazem situace, v níž se vědomí 
duchovní objektivity rozplývá. Jako proti­
váha k hrubému relativismu byl pojem 
hodnot libovolně zvěčněn. Na druhé stra­
ně však každá umělecká zkušenost — ve 
skutečnosti každý jednoduchý soud pre- 
dikativní logiky — předpokládá tolik kri­
tiky, že abstrahovat od něho by bylo 
stejně tak svévolné a abstraktní jako hy- 
postáza hodnot. Výmysl rozlišovat hodnoty 
a svobodu hodnot pochází shora. Oba po­
jmy jsou poznamenány falešným vědomím, 
iracionální dogmatickou hypostázou, prá­
vě tak jako neutralizujícím a pro svůj 
nedostatek soudnosti rovněž iracionálním 
přijímáním toho, co je dané. Sociologie 
umění, která by se dala vést postulátem 
Maxe Webera, že každý, kdo je sociolo­
gem a ne metodologem, je vysoce kvalifi­
kovaný, by zůstala při veškerém pragma­
tismu neplodná. Právě pro svou neutra­
litu by upadla do velmi pochybných sou­
vislostí. do bezděčné služby zájmům v té 
době mocným, které nakonec rozhodují o 
tom, co je dobré a co je špatné.

6. Silbermann souhlasí se mnou, že jed­
ním z úkolů sociologie umění je působit 
sociálně kriticky.1 Zdá se mi však nemož­
né tomuto požadavku vyhovět, pokud vy­
loučíme z našich úvah obsah uměleckých 
děl a jejich kvalitu. Svoboda hodnot a 
sociálně kritická funkce jsou neslučitelné. ( 
Nemůžeme pak ani pronášet rozumná 
tvrzení o očekávaných a kritice vystave­
ných sociálních důsledcích specifických 
komunikací, ani vůbec nemůžeme rozhod­
nout, co by se mělo šířit a co nikoli. Je-

diným kritériem se stává sociální půso­
bivost díla, což je prostě tautologie. To 
nutně znamená, že se sociologie umění 
má ve svých doporučeních řídit státem 
quo a má se vystříhat právě té sociální 
kritiky, jejíž potřebnost Silbermann nijak 
nepopírá. Vypracováni tak zvaných „kul­
turních tabulek“ pro sestavování rozhla­
sového programu by se např. omezilo — 
vidím-li správně — pouze na popis plat­
ných komunikačních relací, aniž by ote­
vřelo jakékoli možnosti kritiky. Ostatně 
je pochybné, zda sám pojem kultury je 
přístupný tomuto typu analýzy. Kultura 
je stav, který vylučuje pokusy o jeho 
měření. Měřená kultura je už něco docela 
jiného, je to souhrn podnětů a informací, 
inkompatibilních samotnému pojmu kul­
tury. Proto zřejmě není možné eliminovat 
ze sociologie filosofickou dimenzi, jak to 
žádá Silbermann a mnozí jiní. Sociologie 
se vyvinula z filosofie; má-li vůbec mit 
nějaký obsah, potřebuje ještě i dnes onen 
typ reflexe a spekulace, který vyvstal ve 
filosofii. Konečně kvantitativní výsledky 
dokonce i statistických výzkumů, jak sta­
tistická věda zatím zdůrazňuje, nejsou 
samoúčelné, ale jsou tu proto, aby z nich 
vyplynulo nějaké sociologické poznání. Ve 
smyslu Silbermannova rozlišování však 
toto „poznání“ spadá beze zbytku do ka­
tegorie filosofie. Pracovní vymezení disci­
plín jako filosofie, sociologie, psychologie 
a historie nespočívá v jejich předmětu, 
ale je vnuceno zvenčí. Věda, která je 
skutečně vědou, není naivně zaměřena 
přímo před sebe, ale spíše pěstuje myšle­
ní sama v sobě, a nemůže tedy vzhledem 
k objektu respektovat nahodilou dělbu 
práce: i z toho se v Americe vyvozují dů­
sledky. Postulát interdisciplinárních metod 
platí pro sociologii, která se v jistém 
smyslu namnoze vztahuje na všechny 
možné předměty. Jakožto společenské vě­
domí by měla usilovat o částečnou ná­
pravu společenského bezpráví, které dělba 
práče ve vědomí napáchala. Není náho­
dou, že v Německu téměř všichni dnes 
činní sociologové vyšli z filosofie, a to i ti, 
kteří jí nej houževnatěji odporují. Právě 
v poslední debatě o sociologickém poziti- 
vismu se dostala do sociologie filosofická 
dimenze.

7. Konečně k terminologií: co jsem v

* Fischer Lexikon, 165.



Üvodu do sociologie hudby pojmenoval 
zprostředkováním (Vermittlung), není to­
tožné s komunikací, jak se domnívá Sil­
bermann. Pojmu zprostředkování jsem zde 
užil v přísně hegelovském smyslu, aniž 
bych v nejmenším chtěl popírat filosofic­
kou dimenzi. Prostředkování je podle ně­
ho prostředkováním ve věci samé a ne 
mezi jednou věcí a těmi věcmi, s nimiž se 
tato věc dostane do styku. To poslední sa­
mo se však chápe jako komunikace. Ji­
nými slovy, mám na mysli velmi specific­
kou otázku, která se vztahuje k plodům 
ducha: jakým způsobem se prosazují spo­
lečenské strukturální momenty, pozice, 
ideologie atd. v uměleckých dílech. Bez 
obalu jsem zdůraznil neobyčejnou obtíž­
nost tohoto problému a tím i problému 
sociologie hudby, která se nespokojí s 
vnějším uspořádáním, s otázkou, jaké 
místo má umění ve společnosti, jak v ní 
působí, ale která chce poznat, jak se spo­
lečnost v uměleckých dílech objektlvizuje. 
Otázka komunikace, kterou považuji — a 
sice jako kritickou — za stejně relevantní

jako Silbermann, se od toho velmi liší. 
V případě komunikace je třeba nejen při­
hlížet k tomu, co se nabízí a co není ko­
munikováno; a nejen k tomu, jak dochází 
k recepci, což je ostatně problém kvalita­
tivní diferenciace, o jejíž obtížnosti si 
dovede udělat představu jen ten, kdo se 
jednou vážně pokusil přesně popsat po­
slechové reakce. Sem patří zejména otáz­
ka, co je komunikováno. Na vysvětlenou 
mi budiž dovoleno připomenout mou otáz­
ku, zda je rozhlasem rozšiřovaná a do 

1 omrzení opakovaná symfonie vůbec ještě 
symfonií, o níž panuje představa, že má 
být komunikována. To pak má daleko­
sáhlé důsledky pro sociologii vzdělání, a 
sice v tom smyslu, zda masové šíření ně­
kterých uměleckých děl skutečně má tu 
vzdělávací funkci, která se mu obvykle 
připisuje; zda dochází za dnešních komu­
nikačních podmínek k tomu typu zkuše­
ností, které umělecké vzdělání mlčky 
předpokládá. Spor o sociologii umění je 
tedy bezprostředně relevantní pro sociolo­
gii vzdělání.


