
Sociologický časopis, XXVII, (611991)

Praxis a Jednání
Hlavní teorie a marxistické korektivy

JOHANN P. ARNASON
LaTrobe University, Melbourne

Praxis and action
Mainstream theories and Mandan correctives

Abstract The Parsonian and post-Parsonian action frame of reference was, 
among other things, an attempt to unify a fragmented tradition, and its later 
critics have measured its performance against this claim. The critique which 
paves the way for the Parsonian project is mainly directed against an inadequate 
conception of rational action; the constructive part of the argument centers on 
the normative structure of social action. The result is a very selective synthesis of 
the traditional sources. In particular, the predominant interest in the rational 
and normative dimensions of action leads Parsons to neglect earlier insights into 
its creative and transformative capacities. The latter aspects were among the 
main themes of the philosophy of praxis. But although the Parsonian model of 
action has come under extensive criticism from various angles, the concept of 
praxis has not played an important role in this context. Even those who explicitly 
link their critique of Parsons to the Marxian notion of praxis, e.g. Giddens, seem 
less interested in its later career. Conversely, one of the major weakness of the 
philosophy of praxis was its failure to draw the appropriate lessons from the 
sociological critique of Marx, and to bring them to bear on the basis­
superstructure model, which it tended to bypass rather than destroy. There was 
no attempt in the philosophy of praxis to combine the move beyond the 
paradigm of production with Weber’s and Durkheim’s arguments against 
economic reductionism, or - to put the same point another way - with their 
insights into the radical autonomy and constitutive role of culture and politics. 
Once again, the interconnected problematics of culture and power appear as a 
testing ground for alternative theories of action. They have been selected on 
both sides of the debate. Neo-Marxist and post-Marxist concepts of praxis are 
clearly deficient in this regard, but the Parsonian synthesis can also be 
questioned more effectively if rational and normative structures are regarded as 
ways of coordinating the patterns of culture and power.
Sociologický časopis, 1991, Vol. 27 (No. 6: 758-773)

L

Při srovnání Marxova paradigmatu výroby s parsonsovskou a postparsonsovskou 
verzí "hlediska teorie jednám" je třeba si nejprve povšimnout nejvýraznějších slabin 
tohoto Marxova paradigmatu: jeho redukcionistického sklonu a difúzní konceptu- 
ální struktury. Nehledě na posuny důrazu v Marxově díle a na interpretační kon­
flikty mezi různými směry marxistické tradice, některé restriktivní předpoklady vět­
šinou nebyly zkoumány. Zejména kritika pojmu homo oeconomicus a odpovídají­
cích obrazů společnosti byla narušena neochotou tematizovat sociální kontexty a 
kulturní orientace jakožto takové a nějako komponentu nebo doplněk ekonomické

758



Johann P. Arnason: Praxis a jednání

sféry; zdůrazňuje se komplexnost ekonomického jednání a ekonomických vztahů, 
avšak analýza jejich propojení s jinými komponentami je dvojznačná a neúplná. 
Jinými slovy, odmítnutí ekonomického redukcionismu bývá často provázeno obha­
jobou ekonomického imperialismu, který neuznává jasně vymezené analytické hra­
nice. Jedním z jeho nejtypičtějších projevů je snaha zaměnit komplexní, leč neurči­
tý pojem ekonomické struktury za užší pojem ekonomického faktoru.

Paradigma výroby bylo tak určeno především k tomu, aby vytvořilo adekvát­
nější úsudek o ekonomickém jednání a jeho vnitřních strukturách a pomohlo rozvi­
nout kritiku předmarxistických ekonomů, jakož i vulgarizovaných verzí marxismu, 
avšak nevznikl z něho obsáhlý model sociálního jednání. Je tu však ještě další 
aspekt. Jestliže konfrontujeme existující návrhy na revizi, rozšíření a diferenciaci 
"hlediska teorie jednám" s širším, avšak zlomkovitým a nedostatečně rozvinutým 
kontextem, v němž je paradigma výroby zakotveno, zdá se marxistické dědictví 
méně zastaralé, než se jevilo při prvním srovnání. Marx užívá pojmu výroby a poj­
mů z ní odvozených ne pouze za účelem interpretace a výkladu, nýbrž také s kri­
tickým záměrem, a implikace, na něž upozorňuje - i když je nezkoumá podrobněji - 
mají, jak se pokusím ukázat, některé zajímavé styčné body s nedokončeným pro­
gramem teorie jednání.

Sebekritika teorie jednání je především reakcí na hrozbu ze strany systémové 
teorie. Ve snaze bránit se proti přehnaným nárokům systémové teorie pokoušejí se 
někteří teoretikové vykonstruovat komplexnější modely jednání, kdežto jiní zdůraz­
ňují neredukovatelnost aktéra na struktury a procesy jednání; Habermasova teorie 
komunikativního jednání je nejvýznamnějším příkladem prvního přístupu, kdežto 
Tourainovo dílo čím dál více směřuje k zdůraznění druhého přístupu. Pokud jde o 
konkrétnější obsah, systémově teoretický pokus absorbovat nebo naturalizovat 
akcestřednou perspektivu se točí kolem dvou základních komponent sociálního 
života, významu a moci, a kolem alternativních způsobů, jak je konceptualizovat. 
Obě nejreprezentativnější teorie sociálních systémů, Parsonova a Luhmannova, 
pojednávají o významu a moci jako o systémových mechanismech, avšak Luhman­
nova verze vykazuje některé zajímavé odlišnosti od Parsonsova modelu. Pro Par- 
sonse je úloha významu v obecném systému jednání - a v sociálním systému jako 
v jedné z jeho podskupin - zásadně úlohou kódu nebo programového znaku. 
V tomto směru je úzce spjat s funkcí udržování vzorců, ale je zároveň i obecným 
předpokladem pro symbolická média určená k plnění ostatních tří funkcí. Naproti • 
tomu Luhmann je mnohem citlivější vůči původnosti a komplexnosti významových 
systémů. Kodifikační a programovací funkce významu jsou podle něho relativizová­
ny základnější operací: zasazením všech rozhodnutí do nekonečného kontextu 
odkazů na jiné možnosti. Taková síť odkazů snižuje komplexnost, aniž ji odstraňu­
je, a žádné vymezené vzorce významu nemohou být chráněny proti jejímu destabili- 
začnímu vlivu. Pojem moci je sice jak pro Parsonse, tak pro Luhmanna méně 
ústřední a méně obsáhlý než pojem významu, nicméně prochází obdobnou přemě­
nou. Tím, že moc rekonceptualizuje jako symbolické médium, doufá Parsons, že se 
vyhne potížím, které jsou vlastní tradičnějším pojetím, avšak nová perspektiva se 
striktně omezuje na problémy politické moci a vylučuje každý pokus analyzovat 
politickou moc jako zvláštní aspekt moci sociální. Luhmannovo pojetí moci si ucho-

759



Sociologický časopis, XXVII, (6(1991)

vává zvláštní vztah k politickému subsystému, avšak tím, že je spjato s obecnějším 
pojmem komunikace, je použitelné na širší okruh jevů; teorie z něho odvozená se 
proto může vztahovat na mechanismy akumulace a distribuce moci uvnitř různých 
sfér sociálního života.

Reinterpretace významu a moci ze systémové perspektivy je proto dvojná­
sobně důležitá pro teorii sociálních systémů: jednak jako rozhodující stupeň v kon­
strukci alternativy k teorii jednání, jednak jako zdroj nových problémů, které vyža­
dují další revizi. Napětí mezi problematikou významu a moci na jedné straně a 
restriktivním koncepčním rámcem na straně druhé vedou k dalekosáhlé transfor­
maci systémového paradigmatu; kritická rekonstrukce teorie jednání - nebo jinými 
slovy, způsob argumeňtace, který vylučuje jak kapitulaci ve prospěch systémové 
teorie, tak i odmítnutí se z ní poučit - by neměla ani ignorovat změny, ani považo­
vat za samozřejmé, že vyřešily původní problémy.

Interpretace jednání posunuly do popředí jak spojení se smysluplnými kon­
texty a orientacemi, tak i schopnost zasahovat do věcí a měnit běh událostí; tato 
schopnost je zřejmým východiskem soustavné teorie mocí "Hledisko teorie jedná- 
nf (v širším smyslu, tj. bez specifických omezení zavedených Parsonsem) je tak 
otevřeno podrobnějšímu zpracování obou soutěžících témat a mezi současnými 
teoriemi jednání bývá obvyklejší preferovat jednu či druhou než syntetizující per­
spektivu. Když Habermas rozlišuje různé struktury a typy jednání na základě poža­
davků validity a na základě výkladových vztahů vůči světu, hlavní důraz je zřejmě 
položen na význam. Přesněji řečeno, problematika významu - i když se zpočátku 
uznává její komplexnost - je nakonec podřízena problematice racionality. Naproti 
tomu Giddens zdůrazňuje transformační schopnost jednání a vykládá ji jako nejele­
mentárnější formu moci. Tourainovy analýzy inherentně konfliktního jednání 
sociálních hnutí, které zahrnují výklad kulturních modelů i zápas o jejich ovládnutí, 
prozrazují vyrovnanější zájem o oba aspekty, to se však neprojevuje v nějaké expli­
citní syntéze na úrovni základních pojmů. Jde mu především o jednání společnosti 
vůči sobě samé a vzhledem k nepřítomnosti systematické rekonstrukce teorie jed­
nání, opírají se jeho úvahy o tomto samo-utvořeném a samo-přetvářejícím jednání 
spíše o modifikovanou verzi paradigmatu výroby.

Avšak v tomto kontextu je třeba podrobněji zkoumat původní paradigma 
výroby a jeho jednotlivé významové konotace. Jak Marxovo užívání pojmu výroby, 
tak jeho nevyužívání některých přidružených pojmů, vyvolávají otázky o významu a 
moci.

2.

Pojem výroby se nejbezprostředněji vztahuje na osvojování přírody člověkem; 
sociální kontext této činnosti je v zásadě uznáván, ale schopnost vysvětlit jej se 
značně liší a některé verze paradigmatu jej redukují na ryze instrumentální složku. 
Ještě problematičtější je status kulturních orientací, které strukturují "proces mezi 
člověkem a přírodou". Nevyvinutý pojem cíle výroby, zřídkakdy zahrnovaný do 
obecných formulací paradigmatu, míří tímto směrem, avšak Marxovy zmínky o 
něm sotva překračují hrubě zjednodušenou dichotomii konkrétního a konečného 
nebo abstraktního a nekonečného bohatství; první je spojováno s předkapitalistic-

760



Johann P. Arnason: Praxis a jednáni

kou společností, kdežto druhé je považováno za určující charakteristiku kapitalis­
mu. Nedostatek dalších diferenciací - které by byly mohly být uvedeny na základě 
kulturních modelů práce a akumulace - podkopává propracovanější části paradig­
matu. Bez patřičného pochopení cílů výroby a orientačních zásad z nich vyvoze­
ných povaha spojení mezi výrobními silami a výrobními vztahy zůstává nejasná; 
v marxistické tradici se tento problém nejčastěji obcházel tím, že se kauzální nebo 
funkční prvenství připisovalo výrobním silám, nebo také někdy - jako např. ve 
strukturálním chápání Marxe - tak, že se pojem výrobních vztahů rekonstruoval 
tak, že vztah mezi člověkem a přírodou byl zahrnut jako částečný a podřazený 
aspekt. Ve srovnání s tím je paradigma výroby citlivější k problematice moci. Do 
té míry, v jaké výrobní vztahy určují přístup k výrobním prostředkům a jejich ovlá­
dání, vytvářejí mocenskou strukturu, a jejich interakci s výrobními silami lze analy­
zovat jako splývání a napětí mezi sociální mocí a mocí nad přírodou. Avšak výlučné 
soustředění na tuto oblast vede k absolutizaci třídní teorie a k zanedbávání jiných 
konfigurací moci. Přes opakované pokusy je úkol integrovat Marxovy analýzy eko­
nomických struktur do obsáhlejší a různorodější teorie moci stále ještě otevřený.

Paradigma výroby je jádrem Marxova pojmového aparátu, avšak kritické 
funkce jeho teorie vyžadují některé interpretační posily. Kritický pohled na dějiny 
předpokládá určitý odstup od minulých i současných konfigurací výroby. Marx se 
pokouší vyjádřit tuto perspektivu dvěma odlišnými, ale překrývajícími se způsoby: 
jednak v pojmech, které anticipují plné uskutečnění schopností výroby, jednak pro­
střednictvím myšlenek, které míří za horizont výroby. V rané verzi historického 
materialismu se odlišuje práce od Mastní činnosti", tj. od druhu nebo úrovně jed­
nání, kdy seberealizace subjektu už není podřízena uspokojení potřeb a výrobě 
věcí. Marx však chce také ukázat, že historický vývoj práce vede logicky k vítězství 
vlastní činnosti. Rozlišení tedy musí být slučitelné se základní kontinuitou a při 
postupných pokusech tento problém vyřešit vznikly různé modely vztahů mezi 
výrobou a vlastní činností. V Grundrisse Marx uvažuje o úplné transformaci 
výrobní činnosti pomocí aplikace vědeckých poznatků; byla by tak pozdvižena na 
vyšší stupeň autonomie a tvořivosti, a vzhledem k tomu, že umělecká tvorba - 
nejpříkladnější forma seberealizace - je v tomtéž kontextu popisována jako 
"zatraceně těžká práce", zdá se, že dřívější kontrast mezi prací a vlastní činností byl 
relativizován. Ve třetím dílu Kapitálu opouští Marx tuto vizi budoucnosti a znovu 
radikálně potvrzuje tuto odlišnost jakožto hranici mezi říší nutnosti a říší svobody. 
Může být posunuta ve prospěch říše svobody, ale nikoli zrušena; priorita svobody - 
ve smyslu svobodného rozvoje lidských schopností - může však být zaručena 
racionální a kolektivní organizací říše nutnosti. Na druhé straně měnící se 
představy o budoucích vztazích mezi člověkem a přírodou neovlivňují model 
společenských vztahů, které zůstávají ve středu Marxovy vize komunismu. 
Nejzřetelněji je to formulováno v Grundrisse, však v tomto případě se hlavní body 
zřejmě považují za samozřejmé; jak v ranějších, tak i v pozdějších spisech Marx 
rozlišuje tři po sobě následující formy sociálního nexu, a každá z nich je 
charakteristická pro celé historické období: předkapitalistické podřízení výroby a 
interakce kvazipřirozeným (naturwüchsig) společenstvím, kapitalistická socializace 
a internacionalizace lidstva pomocí globální ekonomické struktury, vytvořené,

761



Sociologický časopis, XXVII, (6/1991) , .

avšak nikoli ovládané ani chápané sociálními aktéry, a post-kapitalistické 
"svobodné sdružení výrobců", tj. uvědomělá a kolektivní přestavba sociálního života 
podle zásady svobodného rozvojeL I když je tato vize dějin příliš zjednodušená a 
nerozvinutá, představuje alespoň pokus tematizovat konstituce, transformace a - 
což je nejdůležitější - budoucí vzorce sociálního světa jako něčeho, co je víc než 
vedlejší produkt nebo funkční složka výrobních sil.

Nakonec je tu alespoň jeden pokus zasadit základní výrobní struktury a jejich 
teoretické chápání do širšího kontextu vztahů mezi člověkem a světem. V úvodu 
ke Grundrisse používá Marx za tímto účelem pojmu osvojování; výroba a poznávání 
se jeví jako různé způsoby, jak si osvojovat svět, a jejich rozeznávací charakteristiky 
je odlišují od jiných způsobů osvojování, jako např. estetického nebo - kupodivu - 
náboženského. Tento velice slibný směr myšlení však je opuštěn a Marx se už nikdy 
k němu nevracíš.

Avšak Marxových komentářů o filozofii historie není mnoho a jsou mezi nimi 
značné odstupy. Jeho Kritická teorie moderní společnosti je mnohem soustavnějším 
projektem a klade další otázky týkající se paradigmatu výroby. Nepostačuje analy­
zovat kapitalismus jako způsob výroby, nadto a především musí kritický pohled 
brát v úvahu struktury, které působí specifickou deformaci a fragmentaci výrobní 
činnosti, přičemž musí zároveň připravovat cestu sjednocení a restrukturaci na vyš­
ší úrovni. Marxův přístup k tomuto problému naznačuje hluboko zakořeněné 
napětí a nepotlačitelný sklon k redukování v jeho myšlení Kritizuje klasické poli­
tické ekonomy, že se jim nepodařilo dostat se nad naturalistické pojetí výroby a 
pochopit význam její sociální a historické formy. Když však má rozvinout alterna­
tivní teorii, je - pro nedostatek adekvátních pojmů - neschopen učinit zadost socio- 
historickému kontextu výroby. V tomto případě by to tylo vyžadovalo analýzu kul­
turních a politických determinant moderního kapitalismu. Marx na to jde úplně 
jinak: místo aby relativizoval paradigma výroby, opakuje je takovým způsobem, že 
jeho teorie internalizuje "zvěcňujícf logiku svého předmětu a nakonec opakuje 
naturalistický klam, s nímž se měla vypořádat. Rozhodujícím krokem, jak Marx 
zdůrazňoval (i když bez sebekritického záměru), je rozlišování mezi dvěma rovina­
mi pracovního procesu. Specifické modely a směry, které výrobě vtiskuje moderní 
kapitalismus, se omezují na "hodnotu - formu" a s formou se zachází jako s výsled­
kem a ztělesněním výrobní činnosti sui generis, jako s abstraktní prací v protikla­
du ke konkrétní práci. Pokus redukovat celý komplex sociálních forem na homo­
genní a kvantifikovatelnou podstatu (hodnotu) vede k neřešitelným problémům. 
Kromě toho, má-li být abstraktní práce definována nezávisle na sociálním předmě­
tu, který údajně vytváří, - a dříve než on - musí být ztotožněna s infrasociálním 
procesem. To Marxe vede k tomu, že zavádí fyziologický pojem abstraktní práce 
(jako výdej lidské energie) hned na začátku Kapitálu, a i když to nebylo konzistent­
ně aplikováno, byl to logický důsledek argumentu, který se nikdy nerevidovala.

1) Srv. K. Marx, Grundrisse, London 1973, s. 157-158.
2) Ibid., s. 101.
3) Paradigma konfliktu v Marxově teorii hodnoty jsem podrobněji probíral jinde; 
srv. J. P. Arnason, Zwischen Natur und Gesellschaft, Köln 1976, s. 196-227.

762



Johann P. Arnason: Praxis a jednáni

Ačkoli kritika kapitalismu je pro Marxe mnohem důležitější než filosofie 
dějin, je nakonec mnohem méně nápomocná kritice nebo přeměně paradigmatu 
výroby. Avšak z jiného hlediska mají obě problematiky něco společného: ve smyslu 
teorie jednání, diskutované výše, z Marxových občasných pokusů s méně reduk- 
cionistickými přístupy vyplývají spíše otázky významu než otázky moci. Vyskytuje-li 
se nějaký typ nebo stupeň aktivit, který se nedá redukovat na výrobu, může to zna­
menat pouze to, že v ní zabudované orientace transcendují uspokojování potřeb a 
zhotovování předmětů. Je tu zřejmá spřízněnost s aristotelovským rozlišováním 
mezi praxis a poiésis, avšak stejně patrná je i odlišnost: ačkoli se Marx tímto problé­
mem systematicky nezabývá, pro činnost, která přesahuje výrobu, je charakteristic­
ká otevřenost k sebe-transformaci a k změně sociálního pole i k světu, spíše než 
vnitřní soběstačné telos. V retrospektivě je možné takový přístup považovat za prv­
ní krok hermeneutické antropologie; vzhledem k tomu, že obzory jednání nejsou 
předem stanoveny žádnými podstatnými strukturami nebo dispozicemi, jsou ote­
vřeny výkladovým - a ipso facto konfliktním - vyjádřením. Avšak redukcionistická 
logika paradigmatu výroby je ovšem natolik silná, že tuto cestu blokuje. Paradoxní 
přitom je, že se Marx poněkud přibližuje tomu, aby uznal konstitutivní úlohu 
významu v kontextu, který, jak jsme viděli, je ještě soustavněji podřízen teorii zdů­
razňující význam výroby. Odkazy na peníze jako ztělesnění abstraktního bohatství 
nebo jako obecného výrazu bohatství, zejména v první části Grundrisse, svědčí při 
nejmenším o počínajícím uvědomování symbolického rozměru peněžního 
bohatství Z tohoto hlediska je pochybné odvozování peněz z hodnoty práce 
v Kapitálu značným krokem zpět.

3.

Dvě nejambicióznější verze post-marxistické kritické teorie, jak ji vypracovali Júr- 
gen Habermas a Cornelius Castoriadis, se shodují v tom, že odmítají paradigma 
výroby jako nepostačující rámec pro sociální teorii. V obou případech je nespoko­
jenost s klasickým marxismem úzce spojena s argumenty proti hlavnímu proudu 
teorie jednání. Pozadím této dvojklanné kritiky je selektivní radikalizace Marxova 
vlastního sondování přesahujícího paradigma výroby. Jestliže "svobodné sdružení", 
které si Marx představoval jako budoucí formu sociálního života, má být dále ana­
lyzováno v pojmech jeho vlastních struktur a ne proště jako cíl a úspěch výrobců, 
prvním krokem je rozlišit dva stupně: možnost radikální transformace sociálních 
vztahů a institucí musí být založena na obecných charakteristikách sociálního jed­
nání nebo sociálního bytí. Habermasovu myšlenku neomezené komunikace a Cas- 
toriadisovu myšlenku autonomie lze chápat jako odpovědi na tyto otázky. Vidíme 
tu i další styčný bod: jak pro Habermase, tak pro Castoriadise jsou vzorce významu 
- spíše než moci - v centru sociálního světa a jeho přeměn. Ve srovnání s nimi jsou 
jejich teorie moci málo rozvinuté a sporné. Přestože však oba kladou důraz na 
význam, každý z nich toto téma rozvíjí jiným směrem. Habermas má především 
zájem na intersubjektivním zpracování, zkoumání a potvrzování významů a na 
mechanismech, jimiž tyto elementární procesy vytvářejí dlouhodobé transformace 
globálních struktur významu (světové názory). Castoriadis zdůrazňuje trvalé vzni­
kání a konečnou otevřenost významu a z těchto základních charakteristik vyvozuje

763



Sociologický časopis, XXVII, (6/1991)

interpretaci společnosti a dějin, podle níž se jeví vnitřní rozrůzněnost tvůrčí před­
stavivosti důležitější než sjednocující potenciál intersubjektivní komunikace. Tento 
radikální kontrast je však částečně vyvážen další paralelou: v obou případech nej­
důležitější kroky za paradigma výroby mají za následek posun od teorie jednání 
k jiným strategiím konceptualizace - k rekonstrukci komunikativní racionality u 
Habermase, k objasňování sociálně-historické tvořivosti u Castoriadise. Ani jedno­
mu z obou teoretiků se nezdařilo plně rozvinout prvky, nového přístupu k jednání, 
který byl zpočátku ústředním bodem jejich úvahy.

Další kontrasty a konvergence lze zjistit pokud jde o teorii modernosti. Jak 
jsem se snažil ukázat jinde, Habermasovy a Castoriadisovy teorie společnosti jsou 
založeny na zřetelných, ale jen částečně formulovaných představách modernosti4. 
Takové úvahy však přesahují rámec této studie. Následující diskuse se soustředí na 
obecnější, svrchu uvedená témata, se zvláštním zřetelem na ambivalentní vztah 
k problematice jednání. Jak uvidíme, Castoriadisův přístup i přes zjevnější odklon 
od stanoviska teorie jednání nakonec více přispívá k novému kritickému přehod­
nocení konceptuálních nástrojů této teorie.

Habermasova analýza sociálního jednání je zpočátku pokusem napravit 
neúspěch Marxe (a klasického marxismu) konceptualizovat sociální kontext výroby. 
Tato část jeho programu je jasně stanovena v raném eseji Věda a technologie jako 
ideologie, vydaném v r. 1968. V jeho pozdějších studiích lze čím dál jasněji vidět, 
že také navrhuje konstruktivní alternativu k těm teoriím jednání, které se pokou­
šely otevřít sociální dimenzi, ale používaly k tomu účelu nevhodné nebo omezující 
pojmy. To se nejzřejměji týká díla T. Parsonse a jeho více nebo méně pravověrných 
žáků. Bude snazší pochopit obě stránky Habermasova projektu a jeho způsob, jak 
je kombinovat, jestliže diskusi povedeme na základě současných a vyzrálých textů. 
Budu odkazovat především na prezentování sociologických pojmů jednání, spolu 
s jejich perspektivou světa a vzorci racionality, jak jsou uvedeny v úvodní části 
Teorie komunikativního jednání; srovnání s Habermasovými variacemi na dané 
téma v jeho příspěvku v Kommunikatives Handeln ukáže na některé problémy a 
dvojznačnosti®. Tyto dva fragmenty rozsáhlého díla ovšem nesmí být mylně brány 
jako celek, avšak - jak se pokusím ukázat - jsou obzvláště relevantní pro to, oč mi 
v této studii jde, totiž o jednostranný postup za paradigma výroby a neúplnou kon­
frontaci s teorií jednání.

Podle Habermase jsou čtyři interpretace jednání, které se ukázaly užitečné 
pro sociální teorii: pojmy teleologického jednání, normativně regulovaného jedná­
ní, dramaturgického jednání (jinde nazývaného expresívní jednání) a komunikativ­
ního jednání. Čtvrtý pojem však je v samotné třídě - není to jen jedna interpretace 
stojící v kontrastu k ostatním, nýbrž také počáteční syntéza těch tří ostatních. 
Avšak Habermasovo rozpracování tohoto bodu předpokládá nekonvenční přístup 
k analýze jednání. Ta se podle jeho názoru netýká jenom vzorců a sklonů chování;

4) Srv. J. P. Arnason, Praxis and Interpretation, Frankfurt 1988, s. 187-309.
®) Srv. J. Habermas, Theory of Communicative Action, vol. 1, Boston 1984, s. 75-101; a 
J. Habermas, "Entgegnung", in Kommunikatives Handeln, ed. A. Honneth and H. Joas, 
Frankfurt 1986, s. 327-405, zejm. s. 353-377.

764



Johann P. Arnason: Praxis a jednání

nadto a kromě toho má co činit s "ontologickými předpoklady", tj. způsoby, jak být 
ve vztahu k světu a jak se dobírat jeho smyslu. Tyto činnosti jsou "způsoby vytváře­
ní světa", vypůjčíme-li si tento výraz z velice odlišné filozofické tradice. Každý 
pojem jednání tak otvírá svůj vlastní svět nebo kombinaci světů; na první pohled se 
může zdát, že to mezi nimi prohlubuje rozdíly, avšak Habermas používá tuto další 
diferenciaci jako okliku k integrujícímu modelu. Nejzávažnějším krokem v této 
argumentaci je interpretace čtvrtého pojmu jako komplexní kombinace, která může 
napomoci tomu, aby se částečná hlediska zařadila na místo, kam patří, a aby došlo 
k vyvážení jedněch proti druhým.

První z těch čtyř konceptů je teleologický. Jednání je nahlíženo jako sledová­
ní cílů více či méně účinnými prostředky, založenými na více či méně adekvátní 
znalosti daných podmínek. "Ontologické předpoklady" zahrnují jednající subjekt a 
objektivní svět, k němuž se vztahuje na kognitivní i na praktické úrovni. Model 
strategického jednání je odvozen z teleologického konceptu tak, že ostatní aktéři 
jsou zahrnuti jako součást objektivního světa. Na ostatní aktéry je však možno 
pohlížet i jako na účastníky kolektivního jednání, což otevírá cestu Habermasovu 
druhému pojmu: konceptu normativně regulovaného jednání. Z tohoto hlediska 
aktéři zasahují do objektivního světa a zároveň buď plní očekávání kodifikované 
normami jejich sociálního světa, nebo se od něj odchylují. Tato kombinace dvou 
světů se liší od vzorce vybraného ve třetí interpretaci: jednotlivý aktér se může pre­
zentovat a odhalovat publiku, vytvořenému z jiných aktérů. Tento dramaturgický 
koncept jednání zastírá skutečnost, že obě strany patří do téhož sociálního světa; 
jejich vztah je tak redukován na konfrontaci vnitřního a vnějšího světa. Konečně 
pojem komunikativní jednání, jak je nastíněn především v tradici symbolického 
interakcionismu, předpokládá pluralitu aktérů, kteří se zapojují do kooperativního 
úsilí za účelem interpretace situací a koordinace plánů jednání. Jelikož interpretač­
ní a praktické problémy mohou v zásadě obsahovat všechny tři světy zmíněné 
v ostatních modelech, je tento pojem přinejmenším východiskem pro komplexnější 
a vyrovnaný přístup; rovněž zaměřuje pozornost na rozhodující úlohu řeči ve for­
mulování těch tří světových perspektiv a jejich vzájemných vztahů.

Při bližším zkoumání je však status čtvrtého pojmu - a smysl jeho nadřaze­
nosti těm ostatním - poněkud sporný. Na jedné straně se Habermas zřejmě chce 
stavět ke komunikativnímu jednání jako k všeobecnému a základnímu typu jedná­
ní a k ostatním modelům jako k odvozeným v tom smyslu, že oddělují specifická 
hlediska od širšího kontextu a mění je v uzavřené konceptuální rámce. Na druhé 
straně slouží komunikativní jednání ke koordinování ostatních tří typů a může tak 
být nahlíženo jako vnější vůči nim, tj. jako koordinační mechanismus, který spíše 
předpokládá primární typy jednání, než že by vytvářel typ na svůj vlastní vrub. Je 
pravda, že Habermas explicitně odmítá identifikace komunikativního jednání 
s lingvistickým procesem dosahování společné shody; zdůrazňuje, že jednání - má­
li být kvalifikováno jako takové - musí znamenat zasahování do světa a že v té 
míře, v jaké se teleologický model odvolává na tuto stránku, musí být zahrnut do 
každého pojmu jednání. Potom se však nejvýznačnější rys komunikativního jedná­
ní, argumentativní konfrontace a vzájemné přizpůsobování projektů a interpretací, 
musí jevit jako aspekt co nejvíce vzdálený nejvnitřnějším charakteristikám jednání.

765



Sociologický časopis, XXVII, (611991)

Procesy a mechanismy komunikace jsou analyticky oddělitelné od vzorců interven­
ce a realizace, a nic nenasvědčuje tomu, že by elementární teleologická struktura 
mohla být přeměněna nebo relativizována komplexnější sítí, do níž je zahrnuta.

Srovnáme-li tuto úvahu s revidovanou (a méně podrobnou) verzí v Kommu­
nikatives Handeln, zdá se, že obě alternativy - pohled na komunikativní jednání 
jako na komplexní typ a jako na koordinační mechanismus - jsou nyní formulovány 
jasnějšími slovy a skrytá dvojznačnost Habermasovy pozice je tím vynesena na svět­
lo. Na jedné straně dochází k některým změnám v definicích jednodušších typů 
jednání. Habermas teď lépe vysvětluje, že každá interpretace jednání, včetně jeho 
vlastní teorie komunikativního jednání, považuje za samozřejmou "schopnost 
postulovat cíle a zabývat se cíleným jednáním"6. Tato všudypřítomná teleologická 
struktura se liší od "teleologického nebo strategického modelu jednám", který abso­
lutizuje schéma prostředky - účely, vylučuje jiné dimenze a tak implicite ztotožňuje 
jednání s egocentrickým sledováním zájmů. Na rozdíl od dřívější diskuse je tak 
pojem strategického jednání definován jako výlučný důraz na teleologický vzorec a 
nikoli jako započítání ostatních aktérů. Implikace jsou zřejmé: týká-li se pojem 
strategického jednání zásadně monologické orientace, je snazší argumentovat, že 
představuje mezní a odvozený případ uvnitř problematiky sociálního jednání. I 
když neexistuje podobně explicitní redefinice třetího pojmu, dá se říci, že Haber­
masovy časté poukazy na expresívní spíš než na dramaturgické jednání slouží 
témuž účelu. Posunují důraz ze sebe-prezentování obecenstvu na sebe-realizaci 
niternější povahy; tím je posíleno individuální hledisko oproti sociálnímu a výsled­
ný vzorec je jasněji odsunut na mezní pozici v celkové konfiguraci sociálního jed­
nání. Pokud jde o pojem normativně regulovaného jednání, jeho odvozená - spíše 
než mezní - povaha se dá snadno stanovit: odděluje normativní rámce od jejich 
produkce, reprodukce a transformace prostřednictvím komunikativního jednání. 
Habermas pečlivě zdůrazňuje, že konceptuální rozlišení mezi základními a druhot­
nými strukturami nemá být zaměňováno s empirickým problémem jejich relativní 
váhy v sociálním světě. Z tohoto hlediska pohlíží na Marxův "komplexní koncept 
sociální spolupráce" jako na stále platný.

Jak se silněji zdůrazňuje prvořadost komunikativního jednání, je nutnější 
objasnit jeho vztah k elementární teleologické struktuře. Habermas nyní explicit­
něji než dříve připouští, že rozlišení mezi účely a prostředky se dá jen částečně 
aplikovat na úkony komunikace. Řeč není nástroj užívaný za účelem; spíše 
"lingvistické médium a jeho zabudovaný telos komunikace jsou konstitutivní jedno 
pro druhé"?. A konsensus, který je výsledkem úspěšného komunikativního jednání, 
■není cíl, jenž může být stanoven předem a potom sledován aktérem. Habermas 
dospívá k závěru, že komunikačně zaměřené užívání jazyka modifikuje 
(überformt) základní teleologickou strukturu jednání. To však je spíš prozatímní 
identifikace problému než jeho řešení. Do jaké míry a jakým způsobem se 
teleologická struktura propůjčuje transformacím? A je komunikativní chování 
jediným kontextem, v němž k nim dochází?

6) Habermas, "Entgegung", s. 364.
7) Ibid., s. 364.

766



Johann P. Arnason: Praxis a jednání

Habermasova preference druhého pohledu na komunikativní jednání - jako 
na koordinační mechanismus - mu umožňuje vyhnout se takovým otázkám. V tom­
to ohledu to zvlášť dobře odhaluje jeho odpověď na kritiku Hanse Joase. Joas sou­
dí, že Habermasova teorie jednání je neúplná, protože zanedbává mezi jiným vzor­
ce hry a umělecké tvorby; v obou případech by musely být vzaty v úvahu modifika­
ce teleologických vzorců. Habermas to zamítá jako neporozumění jeho teoretické­
mu projektu: "Hravý a umělecký způsob vztahování k věcem není o nic podstatněj­
ší pro sociální jednání než smysluplná činnost obecně. Zajímá mě výklad sociálního 
jednání, nikoli ucelená antropologie jednání. Pro účely mé sociální teorie má kon­
trast mezi komunikativním a strategickým jednáním tu výhodu, že vybírá konsensus 
a působení jako dva mechanismy ke koordinaci jednání, které vyčerpávají řadu 
alternativ pokud jde o vhodné nebo nevhodné používání racionálního potenciálu 
řeči."8

Důraz na koordinační mechanismy tak zastiňuje typologii jednání: strukturál­
ní rozmanitost a příslušné diferenciace konceptuálního rámce se stávají méně důle­
žité než hledání společných jmenovatelů, které by zjednodušily úkoly výkladové 
teorie racionalizace. Koordinační mechanismy jsou nyní nahlíženy jako prostředky 
zabudované racionality řeči, a vzorce i přeměny sociálního jednání jsou ve všech 
základních bodech na tomto pozadí naznačeny. Jinými slovy: pojem koordinačního 
mechanismu by měl být chápán ve dvojím smyslu - nejen jako spojovací článek 
mezi různými aktéry, nýbrž i jako jakási převodová páka mezi jednáním a řečí, kte­
rá funguje tak, že zaručuje konečné prvenství řeči. Tyto předpoklady vytvářejí scé­
nu pro Habermasovu teorii sociálního a kulturního vývoje; nejdůležitější částí cel­
kového racionalizačního procesu je změna světového názoru, a jeho celkový směr 
je určován interpretačním rámcem. Ten tvoří implicitní součást praktického 
užívání jazyka, ale je jen postupně - a přerušovaně - formulován na úrovni 
kulturních modelů a institucionalizovaných domněnek.

Souhrnem lze říci, že Habermasův specifický přístup k problematice sociál­
ního jednání začíná dalekosáhlým a důrazným odvoláváním na konstitutivní úlohu 
významu. Sociálně relevantní vzorce významu se nedají redukovat na hodnoty a 
normy; musí spíš (jak má pojem komunikativního jednání ukazovat) být analyzová­
ny jako scelující horizonty interpretace, ne jako pouhé způsoby, jak dát smysl spo­
lečnosti a jejímu prostředí, ale jako diferencované světové perspektivy. Tento rozší­
řený názor na význam však není užíván k zdůraznění rozmanitosti a otevřenosti 
jednání. Namísto toho se argument přesouvá ke konstrukci zásad, které ukládají 
meze a směrnice variacím významu, jakož i odpovídajícím vzorcům jednání. Tyto 
zásady pak jsou zakotveny v rekonstruktivní analýze jazyka.

V Castoriadisově díle jsou argumenty méně podrobné, avšak počáteční 
úmysl připravit novou půdu problematice sociálního jednání je radikálnější a kon­
trast s následným vývojem zřetelnější než u Habermase. Na počátku svého nejsys­
tematičtějšího textu - druhé části Imaginární instituce společnosti - hovoří o "dělání" 
(le faire) jako o jednom z témat, která trpěla tím, že zděděné způsoby myšlení 
nedovedly položit správně otázku sociálně historického. "Dělání se nepromýšlelo,

8) Ibid., s. 364.

767



Sociologický časopis, XXVII, (611991)

protože nikdo se nepokoušel přemýšlet o ničem jiném než o dvou partikulárních 
okamžicích dělání, o momentu etickém a o momentu technickém."» Je tu patrná 
narážka na dominantní paradigmata v teoriích sociálního jednání; předzvěstí hle­
dání alternativy byly Castoriadisovy dřívější pokusy - nyní zahrnuté do první části 
téže knihy - reformulovat pojem praxis tak, aby to vedlo k lepšímu pochopení 
revolučního jednání. Když však rozvíjí své "objasnění" - spíše než teorii - sociálně- 
historického bytí, částečně odsunuje otázku dělání stranou a částečně ji podřizuje 
jiné perspektivě. V předmluvě je ústřední teze knihy shrnuta těmito slovy: "Aristo- 
telské rozdělení na theoria, praxis a poiésis je odvozené a druhotné. Dějiny jsou 
základně poiésis, ne napodobující poezie, ale tvorba a ontologická geneze v činění 
a skrz činění jednotlivce a představování/vyřčení je rovněž instituováno historicky, 
v daném okamžiku, jako přemýšlivé dělání nebo jako myšlenka v dělání."”

Jak tato formulace naznačuje, přístupu k sociálně historickému bytí pro­
střednictvím analýzy institucí je dávána přednost před novou konceptualizací 
sociálního jednání. Bylo by však omylem popisovat to jen jako institucionalistické 
odbočení. Castoriadisova analýza institucí se liší od tradičnějších názorů několika 
podstatnými způsoby. Castoriadis vidí instituce jako poměrně stabilní a více či 
méně inovativní výsledky probíhajícího a tvůrčího procesu společenského sebe- 
instituování; napětí mezi instituováním společnosti a instituovanou společností je 
možno zamlčet nebo nesprávně vykládat, ale nikdy úplně potlačit. Proces institu- 
ování předpokládá interpretační rámec; přesněji řečeno, obsahuje nadbytek význa­
mu, který není nikdy redukovatelný na přírodní, funkční nebo racionální omezení. 
Klíčový pojem imaginárního významu se zavádí s poukazem na tento kolísavý a 
emergentní charakter významu. Konečně také myšlenka autonomie otvírá perspek­
tivu společnosti, která by byla schopna brát v pochybnost své instituce a vědomě 
uplatňovat svou schopnost sebe-instituování. Analýza institucí tak vrcholí v ob­
zvláště radikálním a obsáhlém projektu kolektivního jednání. Třebaže však Casto­
riadis klade důraz na zásadní spojitosti mezi individuální a kolektivní autonomií, 
zůstává otázkou, jak by se to dalo objasnit pomocí typů a rovin jednání. Jak sám 
zdůraznil ve své dřívější kritice marxismu, "historický svět je svět lidského konám", 
avšak v jeho soustavnějším díle byla tato teze rozvíjena poněkud jednostranně, 
tj. spíš s ohledem na sociohistorický svět jakožto formativní kontext lidského koná­
ní než z hlediska lidského konání jakožto konstitutivní účasti v sociohistorickém 
světě.

Rozhodující krok v této interpretaci vztahu mezi sociálními institucemi a 
sociálním jednáním se dá snadno situovat. Po úvodní expozici "otázky sociálního a 
historického" následuje diskuse o dvou "proto-institucích", které Castoriadis nazývá 
legein a teukhein-, jsou to, stručně řečeno, základní pravidla myšlení a jednání. Mají 
dvojí význam. Jednak jsou to základní a univerzální vzorce sociálně-historického 
světa; v této kapacitě se navzájem doplňují a fungují společně jako infrastruktura 
složitějších a různorodějších vzorců. Na druhé straně slouží k zavádění rámců nut­
nosti, které pak vytvářejí standardy racionality a mají tendenci zastínit imaginární a

») Cornelius Castoriadis, The Imaginary Institution of Society, Cambridge 1987, s. 168. 
io) Ibid., s. 3-4.

768



Johann P. Arnason: Praxis a jednání

nevymezený kontext významu, v němž jsou zakomponovány. V souladu s celko­
vým důrazem kladeným na význam je legein analyzováno jako první a mnohem 
obšírněji než druhá proto-instituce. Výsledky jsou shrnuty v těchto slovech: "identi- 
tární organizace světa instituovaná společností se děje prostřednictvím legein (rozli­
šování, vybírání, postulování, shromažďování, počítání, mluvení)."11 Legein je, jiný­
mi slovy, embryonální a všudypřítomná verze kategoriálního rámce, jenž byl rozvi­
nut do nejzazšího závěru filozofickou tradicí, která staví na roveň bytí a nutnost. 
Avšak ve své předfilozofické formě je to též předpoklad sociálního jednání. 
Teukhein předpokládá "operativní schémata" legein, i když nepostuluje označující 
vztah (mezi znakem a předmětem) jako takový; přidává jim to jedno operativní 
schéma svého druhu: "vztah finality nebo instrumentality, týkající se toho, co jest, 
k tomu, co není a zároveň by mohlo být".« Na rozdíl od těch, kteří pojednávají o 
teleologické struktuře jednání jako o pre-sociálním nebo meta-sociálním určení, 
vidí ji tedy Castoriadis jako prvořadou instituci, ještě podstatnější, než je sociální 
konstrukce jednotlivce (až do té míry, že teukhein má podíl na "sociální stavbě" jed­
notlivců). Tento konceptuální posun není překážkou porozumění složitějším vzor­
cům jednání. Jak Castoriadis zdůrazňuje, teukhein je otevřeno širším obzorům. 
Předně jsou vztahy finality a instrumentality vždy zakotveny v širším poli možností. 
Právě instituce teukhein propůjčuje relevanci a význam rozlišení mezi skutečným a 
možným. Za druhé, sociální potřeby a hodnoty, které řídí výběr ze škály možností a 
tak určují i škálu teukhein, jsou neoddělitelné od sítě imaginárního označování, kte­
rá tvoří celý sociálně historický svět.

Neexistuje tedy žádná apriorní překážka pro analýzu vztahu mezi teukhein a 
širším spektrem sociálního jednání. Avšak obě kapitoly, které následují po diskusi 
obou proto-institucí, se zabývají tvořivou imaginací a dalšími příklady její neredu- 
kovatelnosti na kategorie legein. Castoriadis rozlišuje dvě úrovně radikálního ima- 
ginárna: imaginární významy, ztělesněné v sociálních a kulturních institucích, ale 
vždy je do určité míry přesahující, a radikální imaginaci psýché, tj. "zastupující 
(afektivní) úmyslné plynutí", které tvoří původní jádro podvědomí. V analýze radi­
kální imaginace, jakožto nejzákladnějšího předpokladu pro vznik sociálních význa­
mů, Castoriadis rozvíjí alespoň jakýsi náčrt antropologie interpretace. Žádná srov­
natelná antropologie jednání u něho neexistuje. Jak jsme však viděli, není s Casto- 
riadisovým obecným projektem neslučitelná. Kromě toho není těžké situovat vhod­
né východisko: Merleau-Pontyho interpretace tělesné existence jako původní anga­
žovanosti ve světě má některé dalekosáhlé, ale dosud většinou neprozkoumané 
implikace pro teorii jednám.

Jak Habermas, tak Castoriadis tedy tlumí svůj počáteční důraz na jednání. I 
když však tento posun je výraznější u Castoriadise (jeho analýza sociálně historic­
kého není na rozdíl od Habermasova paradigmatu evolučního formulovaná jako 
teorie jednání), důvody k tomu jsou, jak jsem se pokusil ukázat, méně systematic­
ké. Navíc jeho pojednání problematiky významu je pozornější k otevřenosti, tvoři­
vosti a rozmanitosti, a tudíž slibnější, co se týká problematiky jednání. Ilustruje to

11) Ibid., s. 238.
«) Ibid., s. 262.

769



Sociologický časopis, XXVII, (611991)

jeho kritiku marxistického pojmu práce v první části Imaginární instituce společnos­
ti'. "Lidská práce (jak v nejužším, tak i v nejširším smyslu) vykazuje ve všech svých 
aspektech - cílech, účelech, modalitách, nástrojích - specifický způsob chápání 
světa, definování sebe sama jako potřeby, stavění sebe sama do vztahu k jiným lid­
ským bytostem. Nebýt toho všeho (a nejen protože předpokládá předchozí předsta­
vu o výsledcích, jak praví Marx), nebylo by možno účinně ji odlišit od činnosti včel, 
k níž by se dalo přidat i tu "předchozí představu o výsledcích", aniž by se věci jak­
koli změnily."« Tento argument naznačuje způsob, jak postoupit za teleologický 
model jednání, ale v Castoriadisovč pozdější práci je zastíněn jinými zájmy.

4.

Vzhledem k neurčitým výsledkům obou nejpůsobivějších postmarxistických teore­
tických projektů, měla by tu být učiněna alespoň stručná zmínka o některých jiných 
pracích. Existuje zejména velmi heterogenní a nerovnoměrně rozvinutý směr 
myšlení, obecně známý - a často polemicky popisovaný - jako filozofie praxe. Jak 
název naznačuje, společným jmenovatelem je pokus používat pojmu praxis k shr­
nutí a pokračování v těch aspektech Marxova myšlení, které směřují za paradigma 
výroby (nebo alespoň za jeho restriktivnější verze). Bylo by ovšem absurdní nazna­
čovat, že filozofie praxe tvoří alternativu k Habermasovi nebo Castoriadisovi. 
Může však přispět k objasnění některých výše položených otázek a k přesnějšímu 
definování úkolů analýzy jednání, která by se pokusila zabývat se některými otázka­
mi, které Habermas a Castoriadis odsunuli nebo minimalizovali. Může být také 
nahlížena jako pozadí současnějšího projektu, který má jasně za cíl postmarxistic- 
kou rekonstrukci kritické teorie. "Antideterministická sociální teorie ve službách 
radikální demokracie" Roberta Mangabeiry Ungera sleduje cíle v mnohém podob­
né cílům Habermase a Castoriadise a jeho základní předpoklady silně připomínají 
filozofii praxe, jsou však méně podmíněné marxistickou tradicí«. V rámci této stu­
die mohu pouze navrhnout, aby některé náměty byly zkoumány podrobnějším srov­
náním.

Předně nutno poznamenat, že základní perspektivy filozofie praxe - i když ne 
vždy jasně formulované - jsou méně restriktivní, než se domnívali jejich kritikové. 
Habermas kritizoval filozofii praxe za to, že odmítá opustit Marxovo spqjování 
teleologického vzorce jednání - přesněji řečeno jeho ztělesnění v instrumentálním 
jednání - s jinými typy. Avšak bližší pohled na různé verze filozofie praxe napoví­
dá, že obraz je složitější. Je tu spíš celé spektrum dvojznačných a neúplných formu­
lací, které odpovídají těm třem dimenzím, jež se Habermas pokusil rozlišit a jež 
kombinuje uvnitř jednoho teoretického modelu. Pojem praxis byl použit na pro­
duktivní a transformační činnost v nejširším smyslu, od vytváření zřetelně lidského 
světa k revolučním změnám ve formách sociálního života; v obou případech je 
cílená činnost hlavní částí procesů, o nichž je řeč, avšak není koextenzívní s cel-

13) Ibid., s. 147.
«) Roberto Mangabeira Unger, Politics, a Work in Constructive Social Theory (tři svazky: 
Social Theory: Its Situation and Its Tasks; False Necessity - Anti-Necessitarian Social Theory in 
the Service of Radical Democracy; Plasticity into Power. Comparative-Historical Studies on the 
Institutional Preconditions of Economic and Military Success), Cambridge 1987.

770



Johann P. Arnason: Praxis a jednání

kem. Vzhledem k normativnímu rozměru je hlavní důraz položen na jednotnost 
kolektivního jednání, buď s pomocí konstrukce makro-subjektů, nebo - jako v Sar- 
trově Kritice dialektického rozumu - prostřednictvím utopických vizí intersubjektiv- 
nflio splynutí. Konečně také pojem praxis zahrnuje expresívní rozměr do té míry, 
do jaké asimiluje seberealizaci a sebevytváření, a tak klade spíš důraz na radikální 
historičnost lidského údělu než na projev nějaké vnitřní přirozenosti.

Chceme-li však být právi nejvýznačnějším myšlenkám filozofie praxe, měli 
bychom ji vykládat spíš ve světle její vlastní problematiky než ve srovnání se syste­
matičtějšími teoriemi. Z tohoto hlediska je patrně nejreprezentativnějším textem 
Kosíkova Dialektika konkrétního^. Čtyři aspekty jeho úvahy jsou obzvláště rele­
vantní pro konfrontaci s teorií jednání. Praxis je tu především nahlížena jako tvoři­
vá činnost, ne však pouze ve smyslu vytváření "umělého prostředí" (Labriola); hlav­
ním bodem je spíš ontologická originalita struktur vytvořených lidským jednáním. 
Druhou stránkou tohoto rysu je implicitně kosmologická dimenze lidského údělu, 
tj. otevřenost vůči světu, význačně lidská, avšak závislá na historických variacích ve 
formě a obsahu. Pokud jde o sociální rozměr praxis, je konceptualizován jako 
"zápas o uznání"; i když Kosík tuto myšlenku nerozvíjí, je v ní jasně naznačen úzký 
vztah mezi konfliktem a komunikací. Posléze by pojem praxis měl ztělesňovat 
protiváhu otevřenosti a tvořivosti, s níž je nejčastěji spojován: lidské jednání je 
zapojeno do struktur a jimi podmíněno, a v tomto kontextu se jeho vlastní výtvory 
mohou stát částí vnuceného rámce.

Na druhé straně je Kosíkova studie příkladem nejzákladnější slabiny proudu, 
k němuž patří: tendence chápat praxis jako práci vůbec. Jen rozchod s tímto 
dědictvím marxistické tradice by umožnil další rozvinutější vhled, který může být 
nahlížen jako společný jmenovatel čtyř výše zmíněných bodů: jako idea kontextuali- 
ty lidského jednání. Toto téma je hlavním pojítkem mezi Ungerovou sociální teorií 
a filozofu praxe. Třebaže však Ungerovo pojednání této teorie obráží kritičtější 
postoj k marxistické tradici, jeho přístup není úplně uspokojivý. Dvojí rozlišení je 
pro jeho úvahu klíčové. Na jedné straně odděluje "formativní kontexty" sociálního 
života od jeho "zformovaných rutin"; první pojem se týká "institucionálního a imagi- 
nativního rámce", v nichž se rutinní činnosti a kontexty odehrávají. Na druhé stra­
ně vztah lidské činnosti k formativním kontextům je dvojsečný. Unger rozlišuje 
kontext zachovávající a kontext transformující činnosti (druhý z nich je rovněž 
označován jako struktury rušící a struktury vynalézající). Tato dichotomie by se 
jevila jako nejslibnější východisko pro kritiku jeho modelu. Příkrý kontrast mezi 
reprodukcí kontextu a transformací kontextu (nebo, jak to také vyjadřuje, výstav­
bou kontextu a rozbitím kontextu) znejasňuje jiné aspekty a možnosti vztahů mezi 
jednáním a kontextem. Mimo jiné není brán zřetel na specifické charakteristiky a 
implikace interepretačního (a tedy eo ipso konfliktního) zpracování kontextů; totéž 
platí o krystalizaci trans-intencionálních kontextů, které mohou být analyzovány ve 
smyslu vztahového pojmu moci (nejzřejmějším takovým případem je "figurativní 
sociologie" Norberta Eliáše). Postmarxistické pokračování filozofie praxe je tak

18) Karel Kosík, Dialectics of the Concrete, Dordrecht 1976 (původně vydáno v Praze 
v r. 1963).

771



Sociologický časopis, XXVII, (6(1991)

konfrontováno s otázkami, které, jak jsme viděli, mají ústřední význam v projek­
tech Habermase a Castoriadise, jakož i v debatě mezi teorií jednání a systémovou 
teorií.

Abychom to shrnuli: filozofie praxe obsahuje jak potenciální přínosy, tak i 
hluboce zakořeněné překážky pro další rozvoj teorie jednání. Tuto dvojsečnou 
povahu lze snadněji chápat, dáme-li ji do vztahu k jiným tradicím a liniím výzku­
mu. Na jedné straně hledání adekvátních modelů často vedlo k oživení aristotel- 
ského rozlišení mezi praxis a poiésis. Pokusy rehabilitovat či reformulovat aristotel- 
ský pojem praxis jsou zpravidla spojeny s kritikou moderních deformací; přesněji 
řečeno, zdůrazňují patologickou rozpínavost účelové racionality utilitárních hodnot 
v moderním světě, v kontrastu k tradičnímu chápání jednání (spíše než výroby) 
jako cíle sama o sobě a jako složky dobrého života. Jak ukázal G. Markus, novoari- 
stotelovská odchylka je založena na jednostranné představě modernosti a na příliš 
zjednodušeném čtení pramenů^. Aristotelova neschopnost jasně a soustavně rozli­
šovat mezi oběma typy jednání obráží strukturální problémy městského státu; 
oddělení jeho politického rozměru od socio-ekonomického pozadí bylo vždy neúpl­
né a nestabilní. Tento aspekt většinou přehlédli ti, kdo viděli klasické dědictví jako 
protilék moderní absolutizace účelného a výrobního jednání. Je však ještě jiná 
stránka moderní transformace: jak se postupně kontexty sociální interakce stávají 
globálnější a dynamičtější, jejich normativní modely je v tom musí následovat a 
říše praxis (v aristotelovském smyslu) se tak asimiluje říši poiésis-. její vlastní řád se 
stává cílem, kterého třeba dosáhnout - nebo který je nutno alespoň sledovat - pro­
střednictvím účelných činností. Rozmach účelové racionality prostřednictvím tech­
nického pokroku zároveň vytváří transformační strategie, které hrozí pohltit nebo 
zvrátit praktický rozum. Interpretace jednání stojí tedy před dvojím úkolem: jak 
formulovat moderní - a tudíž transformační a univerzalizující - vize dobrého života 
a přitom je neasimilovat technickým projektům. Jak ukazuje Markus, Kantova a 
Marxova díla je možno číst také jako ilustrace i jako zkoumání tohoto výroku. 
Avšak právě setrvalost a obtížnost problému zvyšuje i roli praxis; stanovení hranic 
mezi oblastmi lidské aktivity se stává záležitostí debaty a rozhodování a tak vstupu­
je do domény praktického rozumu. Stručně řečeno, modernizační proces obsahuje 
dvojí relativizaci rozlišení mezi praxis a poiésis; zjevnější a radikálnější historicita 
praxis ji činí nesnadněji odlišitelnou od poiésis, avšak pružnější hranice poiésis zvět­
šují - alespoň v zásadě, ne-li vždy ve skutečnosti - její závislost na pravomocipraxis.

Na rozdíl od novoaristotelovců, jejichž návrat k pramenům nevedl vždy 
k explicitní rekonceptualizaci jednání, filozofie praxis je vzhledem ke svým marxis­
tickým předchůdcům vnímavější k výsledkům a slibům modernosti. Když se tvorba 
a probíhající transformace socio-kulturních struktur shrne pod pojem praxis, získá­
vá tento pojem pochopitelně některé prvky poiésis. Tento posun je v souladu 
s epochální změnou, o které byla řeč výše. Druhá stránka moderní transformace se 
obráží - alespoň v některých případech - v přijímání "zápasu o uznám", tj. sporné a 
konfliktní formy sociálního jednání, jako podstatného aspektu praxis. Jestliže však

I®) Srv. Gyorgy Markus, "Beyond the Dichotomy: Praxis and Poiesis”, Thesis Eleven no. 15, 
1986, s. 30-47.

772



Johann P. Arnason: Praxis a jednání

konceptuální základy filozofie praxe byly natolik silné, že ji oddělily jak od novo- 
aristotelismu, tak i od redukcionistických verzí modernismu, její neschopnost kon­
frontovat tyto alternativy systematičtěji byla způsobena hlavně závislostí na marxis­
tickém odkazu. V rámci možností, které tento odkaz vymezuje, nemohlo být učině­
no zadost ani tradičním interpretacím, ani moderním transformacím jednání.

Na druhé straně sdílí filozofie praxe některé zájmy a problémy se sociologic­
kou tradicí. "Hledisko teorie jednání", o němž byla zmínka v první části této studie, 
jako o podkladu ke kritice paradigmatu výroby, bylo mimo jiné pokusem sjednotit 
rozdrobenou tradici, a jeho pozdější kritikové posuzovali, jak se s tímto požadav­
kem vyrovnalo. Kritika, která připravuje cestu parsonsovskému projektu, je zamě­
řena především na neadekvátní koncepci racionálního jednání; konstruktivní část 
polemiky se soustřeďuje na normativní struktury sociálního jednání. Výsledkem je 
velmi selektivní syntéza tradičních pramenů. Převažující zájem o racionální a nor­
mativní rozměry vede Parsonse k tomu, že zanedbává dřívější vhledy do tvořivých 
a transformačních schopností17. Tyto aspekty, jak jsme viděli, patřily k hlavním 
tématům filozofie praxe. Přestože však parsonsovský model jednání byl podroben 
značné kritice z různých stran, pojem praxe nehrál v tomto kontextu žádnou 
významnou úlohu. I ti, kdo výslovně spojují svou kritiku Parsonse s marxistickou 
představou praxe (např. Anthony Giddens), zřejmě projevují menší zájem o její 
pozdější osud. Jednou z největších slabin filozofie praxe naopak byla její neschop­
nost vyvodit patřičná poučení ze sociologické kritiky Marxe a zaměřit ji na model 
základna - nadstavba, který měla tendenci spíše obcházet než vyvrátit. Nebyl učiněn 
žádný pokus kombinovat posun za paradigma výroby s Weberovými a Durkheimo- 
vými argumenty proti ekonomickému redukcionismu, či jinak řečeno, s jejich vhle­
dem do radikální autonomie a konstitutivní úlohy kultury a politiky. Znovu se pro­
pojené problematiky kultury a moci jeví jako zkušební pole pro alternativní teorie 
jednání. Na obou stranách byly zanedbány. Neomarxistické koncepty praxe jsou 
v tomto ohledu nepochybně nedostatečné, avšak parsonsovskou syntézu lze také 
účinněji brát v pochybnost, pohlížíme-li na racionální a normativní struktury jako 
na způsoby koordinování vzorců kultury a moci.

Přeložila Eva Musilová

17) Tento argument rozvinul v několika nedávných esejích Hans Joas.

773


