
301

MEDAILON

© Sociologický ústav AV ČR, v.v.i., Praha 2010

Dvě tváře S. P. Huntingtona: 
Od teorií modernizace k civilizacionistice

Samuel P. Huntington si po celou svou badatelskou kariéru vždy dokázal udržet 
čtivý styl psaní, což však u kritiků spolehlivě vyvolávalo pošklebky a poznámky 
o pokleslé „žurnalistice“. Autor zároveň vždy balancoval na hraně mezi neutrál-
ním akademikem a angažovaným intelektuálem; hyperkritickými slovy A. Etzio-
niho: „… jde o práce, které na první pohled vypadají jako výsledek seriózního 
společenskovědního bádání, ale ve skutečnosti vycházejí vstříc, posilují a legiti-
mizují nejrůznější formy předsudků“ [Etzioni 2005: 477]. 

Autorovy publikace se vždy razantně vyjadřovaly k nadmíru citlivým 
a „horkým“ tématům své doby, udržely si však také s železnou pravidelností 
silnou nadčasovou inspiraci a ambici zařadit se ke klasickým a dlouhodobě vyso-
ce citovaným dílům v daných oblastech bádání. Spolehlivě polarizovaly názo-
ry, vzbuzovaly vášně, kontroverze, nadšený souhlas i hluboké odmítání. Nikdy 
však nebylo možné je ignorovat, stimulovaly proto diskusi a další výzkum. Již 
první knižní prací The Soldier and the State: The Theory and Politics of Civil-Mili-
tary Relations [Huntington 1957] vzbudil mladičký harvardský asistent hotové 
pozdvižení, když otevřeně vyzdvihoval militaristické, autoritářské a homogenní 
režimy nad režimy demokratickými a pluralitními, přičemž ve vojenské akademii 
ve West Pointu viděl ideální model organizace celé společnosti: „Snoubí se zde 
čtyři základní pilíře společnosti: armáda, vláda, škola a církev… Ve své přísnos-
ti, strohosti, pravidelnosti a disciplíně sdílí militaristické společenství základní 
charakteristiky spolu s náboženskými řády. Moderní muž tak může nalézt svůj 
novodobý klášter v armádě… West Point je ostrůvek Sparty v srdci Babylonu. Je 
snad možné popřít, že vojenské hodnoty – loajalita, smysl pro povinnost, odříká-
ní a oddanost – nepředstavují to, co dnes Amerika potřebuje ze všeho nejvíce?… 
Dnes se může Amerika naučit daleko více od West Pointu než West Point od 
Ameriky“ [tamtéž: 465–66]. Konečně, S. P. Huntington pracoval vždy interdis-
ciplinárně; jako politolog s velkými přesahy do sociologie své analýzy pravidel-
ně rámoval do širšího kontextu dlouhodobých historických procesů, přičemž se 
nebál velkých a odvážných komparací. 

Zde však zdánlivá kontinuita v díle S. P. Huntingtona končí. J. P. Árnason 
například uvádí: „Huntington byl složitý případ. Jeho dílo je velmi rozsáhlé a ne-
mělo by se ztotožnit s pozdní civilizacionistickou fází. K cenným pracím napří-
klad patří jeho kritika modernizační teorie z konce 60. a 70. let. Stálo by ostatně za 
bližší zkoumání, jak se vlastně dostal k civilizacionistice“ [Árnason 2009: 129]. Ve 
skutečnosti autorova vědecká dráha do určité míry kopírovala trajektorii vývoje 
společenských věd druhé poloviny 20. století. Dvě protilehlé autorovy tváře se 
pokusím ilustrovat na příkladu čtyř základních rozsáhlých prací zabývajících se 



Sociologický časopis/Czech Sociological Review, 2010, Vol. 46, No. 2

302

sociální změnou: The Political Order in Changing Societies [Huntington 2006, pův. 
vyd. 1968] a Třetí vlna [Huntington 2008, pův. vyd. 1990] na straně jedné, Střet 
civilizací [Huntington 2001, pův. vyd. 1993] a Kam kráčíš, Ameriko? [Huntington 
2005] na straně druhé. Nejprve je kladen důraz na socioekonomické a politické 
aspekty procesu sociální změny, poté přichází autorův soukromý „cultural turn“ 
a posedlost kulturou, náboženstvím a demografi í. Pokud se nám tedy například 
nelíbí autorovy práce o střetu civilizací, ještě to neznamená, že by bylo moudré 
„šmahem“ ignorovat práce z předchozího období. Stejně tak zásadní argumenty 
pro polemiku s Huntingtonem lze paradoxně vždy mírou vrchovatou načerpat 
u Huntingtona samého. 

———

Autor v závěru kariéry – kromě vnější konfuciánsko-islámské hrozby či rizika 
zničujícího globálního konfl iktu vzniklého eskalací některého z četných lokálních 
ohnisek napětí v kritických oblastech civilizačních zlomů – ve své poslední práci 
Kam kráčíš, Ameriko? (orig. Who are we? The Challenges to America´s National Identi-
ty [Huntington 2005]) nalézá další neméně nebezpečné ohrožení Spojených států. 
Paralelně s vnějším nebezpečím na prahu 21. století zdůrazněném teroristickými 
útoky z 11. září 2001 totiž hrozí úpadek USA způsobený diskreditací vlastenec-
tví a rozpuštěním specifi cké národní kultury a identity. Jestliže tedy v analýzách 
z 90. let minulého století varujících před střetem civilizací představuje problém 
mírové soužití odlišných kultur (civilizací) ve světovém měřítku, zde autor před-
kládá konzervativně laděnou kritiku multikulturní současnosti samotných Spo-
jených států. 

Vyzyvateli dosud dominující anglické protestantské kultury a národní 
jednoty jsou (1) multikulturalisty povzbuzované identity subnacionální (rasové, 
genderové, etnické), (2) transnacionální (kosmopolitní elity stále více odcizené 
středním vrstvám a také duální identitou trvale disponující diaspory imigran-
tů z rozvojových zemí využívající výhod a propojenosti obou světů) a zejména 
(3) cizí – dikcí Huntingtona – reprezentované „hordami bídně asimilovaných 
imigrantů z Latinské Ameriky“. Jejich příliv hrozí vyústit v jazykové a geogra-
fi cké rozštěpení země po vzoru Kanady či Belgie a v paralyzující sociální konfl ikt 
nahrazující historické třenice bílé a černé Ameriky. 

Zatímco je v práci Střet civilizací [Huntington 2001] autor „fascinován“ pře-
devším muslimy a islámem, ve své poslední práci tedy spatřuje „smrtelnou hroz-
bu“ především v Hispáncích a v údajně historicky naprosto bezprecedentním vzorci 
migrace z Latinské Ameriky. Přitom evropskému čtenáři předkládané argumen-
ty rezonují se zdejšími konzervativně laděnými kritikami imigrace z převážně 
muslimských zemí (např. geografi cká blízkost extrémního blahobytu a chudoby 
a následné nezadržitelné migrační tlaky slibující vyústit v historicky bezprece-
dent ní demografi ckou změnu Nového světa; kontinuita imigrace zabraňuje po-
stupné jasné převaze druhé a třetí generace v komunitách a následné kulturní 
a jazykové integraci do majoritní společnosti dle logiky dosavadního třígenerač-



Karel Černý: Dvě tváře S. P. Huntingtona: Od teorií modernizace k civilizacionistice

303

ního modelu amerikanizace; jazyková a etnická homogenita současné imigrace 
s naprosto dominujícími španělsky hovořícími Hispánci; regionální koncentrace 
a segregace imigrantů; nedostatečná (auto)selektivita imigrantů; nekompatibilní 
hodnoty spatřované v konstruktu „mexicko-španělsko-indiánsko-katolické kul-
tury“ atd.). 

Lék proti hrozícímu rozpadu amerického národa pak autor hledá nejen 
v identifi kaci permanentní vnější hrozby v podobě militantního islámu (a v tom-
to smyslu je kniha volným pokračováním publikace o střetu civilizací), ale také 
v obratu k protestantskému náboženství, jež je chápáno jako zdroj tzv. americké 
výjimečnosti (zde se odvolává na slavnou tezi R. Bellaha o americkém občanském 
náboženství). 

———

Globální náboženské obrození tak autor chápe jako součást řešení mnoha problé-
mů na domácí půdě, avšak také jako příčinu řady možných obtíží na globální 
úrovni. Zatímco ve své poslední knize rozpracovává pozitivní důsledky deseku-
larizace, deprivatizace a repolitizace náboženství v kontextu americké národní 
společnosti, v globálním měřítku jde o jednoznačně rizikový faktor. Zatímco se 
koncem 90. let roztrhl pytel se zdrcujícími kritikami tzv. sekularizační teze, které 
se však – jakkoliv se často pokoušejí o širší komparativistický záběr – soustředí na 
kontext jednotlivých národních států či náboženských okruhů [např. Kepel 1996, 
2002; Juergensmeyer 1994, 2008; obecněji Stark 1999; Swatos, Christiano 1999; 
Berger 1997], Huntington promýšlí důsledky globálního náboženského obrození 
pro oblast mezicivilizačních či mezinárodních vztahů (podobně ve stejné době 
postupuje např. R. Robertson). Podle teze o „střetu civilizací“ se totiž postbipo-
lární svět rozpadá na osm civilizačních okruhů. Ty jsou defi novány objektivními 
(společná kultura, historie, jazyková skupina, ale zejména náboženství) i subjek-
tivními aspekty (sebeidentifi kace jedinců s příslušnou civilizací). V současném 
světě nedochází k hodnotové či institucionální konvergenci, ke vzniku „světové 
monokultury“. Naopak, vystupňované a akcelerující procesy globalizace a také 
modernizace nezápadních zemí stimulují posilování rozličných civilizačních 
identit. Modernizace a pozápadnění totiž ve skutečnosti nejsou jedno a totéž. 
Pokud se jednotlivé civilizace prudce modernizují a dostávají se do víru globali-
začních procesů, ještě to neznamená, že se zároveň také stále více připodobňují 
Západu. V éře vypjaté civilizační senzitivity pak hrozí zažehnutí zničujícího glo-
bálního konfl iktu z jakkoliv titěrného ohniska napětí na tzv. civilizačních zlo-
mech [Huntington 1993, 2001]. 

Civilizace jsou tak dle Huntingtona i na počátku 21. století stále relativně 
uzavřené, statické a vzájemně hodnotově nekompatibilní a neslučitelné. Západní 
komplex principů a hodnot racionalismu, individualismu, vlády zákona, plura-
lismu a svobody, zastupitelské demokracie či oddělení duchovní a světské auto-
rity údajně ani dnes nerezonuje ve zbytku světa, který se obrací zpět k vlastním 
kulturám a tradicím. Zejména nikoliv v konfuciánské civilizaci opojené moder-



Sociologický časopis/Czech Sociological Review, 2010, Vol. 46, No. 2

304

nizačním úspěchem a vzestupem na světové výsluní a také v civilizaci islámské 
(jež má dokonce „krvavé hranice“) naopak frustrované dosavadním průběhem 
modernizace a nelichotivou globální pozicí (Huntington zde výrazně čerpá z ori-
entalisty B. Lewise [Lewis 1990] a sociologa G. Kepela [Kepel 1996]). Napříště tak 
v duchu kulturního determinismu nemají hrát ve světovém dění, mezinárodní poli-
tice a procesech sociální změny největší roli ideologické, politické či ekonomické 
rozdíly mezi národy, nýbrž daleko hlubší a trvanlivější rozdílnosti kulturního 
rázu mezi státy a jednotlivými civilizacemi [srov. Huntington 1993]. 

Ve skutečnosti však Huntington [zejm. 2001] neopomíjí vzájemnou interakci 
mezi kulturním substrátem daného civilizačního okruhu a procesem moderni-
zace a globalizace. Naprosto ale ignoruje selektivní přístup k modernitě a jejím 
technologickým i institucionálním výdobytkům ze strany nastupujících politic-
ko-náboženských hnutí. A zejména jejich zálibu ve „vynalézání tradice“, kdy 
s notnou dávkou nostalgie předkládají alternativu v podobě idealizovaného, 
stylizovaného a vykonstruovaného způsobu života jednotlivců i organizace spo-
lečnosti z údajného „zlatého věku“, ke kterému se chtějí vrátit, jenž však vesměs 
nemá s autentickou tradicí nic společného a je s ní začasté dokonce i v hlubokém 
rozporu [viz Barša 2001; Eisenstadt 2000; Hobsbawm 2000; Eickelman, Piscatori 
1996]. Kultura tak sama o sobě nepředstavuje aktivní faktor změny. Huntington 
tedy postupuje podobně jako například E. Gellner [1983], když analyzuje relativ-
ní vzestup tradiční městské islámské ortodoxie na úkor skomírajícího venkovské-
ho mysticismu jako důsledek novodobé masivní urbanizace a politické centrali-
zace. Nebo jako S. A. Arjomand, když popisuje novou vlnu tradičního islámského 
fundamentalismu jako důsledek integrace islámského světa do mezinárodního 
systému, expanze moderních médií a komunikací, překotné urbanizace či alfabe-
tizace a budování národních států [Arjomand 1986, 2006].

———

Vůči všem zjednodušujícím kulturologickým argumentům si však autor udržuje 
v knižní studii Třetí vlna [Huntington 2008, pův. vyd. 1990] ještě počátkem 90. let 
výrazný odstup. Třetí demokratizační vlnou označuje historicky třetí dramatic-
ký globální posun k demokracii, který se v letech 1974–1990 odehrál ve více než 
30 zemích světa: odstartovalo ji Portugalsko, Španělsko a Řecko, poté se vlna 
demokratizace „prohnala“ Latinskou Amerikou, bývalým východním blokem 
a zasáhla i Tchaj-wan či Jižní Koreu (R. Inglehart na základě statistických analýz 
dat organizace Freedom House situuje globální demokratizační vlnu do období 
let 1987 až 1996). Mezi hlavní faktory třetí vlny autor řadí tyto paralelně probíhají-
cí a umocňující se procesy: (a) krize legitimity autoritářských režimů, které se třeba 
i donedávna těšily popularitě, dnes jsou však stále neefektivnější a neschopné 
dostát svým slibům, (b) dosažení kritického stupně socioekonomického rozvoje (tzv. 
středně příjmové země dle klasifi kace Světové banky) vesměs v kombinaci s náh-
lým zadrhnutím rychlého ekonomického růstu (viz ropný šok, vyčerpávající 
válečný spor), (c) změna náboženských poměrů (zejména nový přístup katolické 



Karel Černý: Dvě tváře S. P. Huntingtona: Od teorií modernizace k civilizacionistice

305

církve jako páteře opozice), (d) změna politiky vnějších činitelů (např. zahraniční 
politika USA a SSSR, lákavá vidina vstupu do prosperujícího Evropského spo-
lečenství) a konečně (e) lavinový či dominový efekt obzvláště silný v současné éře 
globalizace (příklad úspěšné demokratizace inspiruje v dalších zemích, zejména 
pak v zemích kulturně blízkých či s podobnou historickou zkušeností). 

Jestliže i dnes zůstávají demokratizací nápadně netknuté některé světové 
re gio ny (subsaharská Afrika, východní Asie, islámský svět), nabízí se svůdné vy-
svět lení hledající příčinu v odlišné kultuře. Restriktivní verze této argumentace ho-
vo ří o tom, že demokracie je specifi ckým produktem západní kultury. Vznikla na 
Západě a úspěšně se rozšířila jen v bývalých britských koloniích, případně v ze-
mích se silným vlivem USA či v bývalých iberských koloniích Jižní Ameriky. Pro 
ostatní – západní kulturou netknuté – země se nehodí. Nerestriktivní verze kultu-
rologických argumentací pak podle Huntingtona připouští – i když různě pravdě-
podobnou – možnost trvalé demokratizace v řadě dalších nezápadních kulturních 
okruhů. Avšak zpravidla s „čestnou“ výjimkou konfuciánství a islámu. 

Huntington ale upozorňuje především na to, že velké historicko-kulturní 
tradice jsou komplexní soustavy nejrůznějších, někdy snad až protichůdných, ide-
jí: „Islámská doktrína obsahuje tudíž jak prvky, které demokracii vyhovují, tak ty, 
které s ní lze sloučit jen stěží“ [Huntington 2008: 294]. Vždy pak záleží na tom, 
jaké prvky v daném sociálním či historickém kontextu převáží, stejně i na tom, co 
z těchto tradic jednotliví aktéři a interpreti – akademičtí či političtí – vyzdvihnou 
a zdůrazní. 

Navíc, kultury jsou dynamické soustavy, pročež Huntington staví Webera na 
hlavu, když tvrdí, že právě hospodářský rozvoj vede v řadě případů k dalekosáh-
lým kulturně-hodnotovým změnám; to podrobně dokumentuje na příkladu Jižní 
Koreje (s masivní empirickou evidencí tuto tezi nejnověji korigovali a rozpraco-
vali Inglehart a Norris [Inglehart, Norris 2004], Inglehart a Welzel [Inglehart, 
Welzel 2005]. Dalším příkladem je radikální postojový přerod v rámci katolic-
kých zemí, které vystupují jako hlavní hrdinové třetí demokratizační vlny – tři 
čtvrtiny z transformujících se zemí jsou převážně katolické. To bylo ve své době 
pro leckoho nečekané překvapení. V odborném diskurzu se totiž mělo často za to, 
že protestantství tíhne k demokracii a dynamickému kapitalismu, kdežto kato-
lictví si daleko lépe rozumí s autoritářstvím a ústí spíše v ekonomickou stagna-
ci. Avšak po Druhém vatikánském koncilu (1963–65) došlo ke změně doktríny 
katolické církve. Její představitelé přestali obhajovat autoritářské režimy, zača-
li je napadat a vyjadřovat se k mravním, sociálním i lidsko-právním otázkám. 
Nastoupila také nová generace „aktivistických“ kněží a v rámci celé církve zača-
li hrát větší roli „svobodomyslní“ američtí katolíci. Spolu se zástupci středních 
vrstev se tak církev staví do čela opozice, využívá toho, že disponuje vlastní sítí 
kontaktů, zavedených médií, zkušenými osobnostmi a mezinárodními kontakty 
a podporou (Filipíny, Jižní Amerika, Polsko). Případné represe duchovních pak 
vedou jen k dalšímu vzestupu jejich popularity, dělají z nich mučedníky a dele-
gitimizují režimy. 



Sociologický časopis/Czech Sociological Review, 2010, Vol. 46, No. 2

306

Nápadně dlouhá řada svého času přesvědčivých a svůdně populárních 
kulturologických argumentací tedy podle S. P. Huntingtona selhala (např. do 
80. let 20. století oblíbená teze, že konfuciánské země jsou odsouzené k chudobě, 
poté naopak konfuciánství vykládané jako hlavní motor ekonomické prosperity 
„asijských tygrů“) [Huntington 2008]. Jeden z nejtalentovanějších a nejvlivněj-
ších Huntingtonových žáků to vysvětluje tím, že zpětně dokáží kulturologické 
argumenty vysvětlit prakticky cokoliv [Zakaria 2004]. Huntington [2005] v této 
souvislosti připomíná dnes jen těžko uvěřitelné diskuse o možnostech a mezích 
integrace neanglofonních evropských imigrantů ve Spojených státech. Obavy, že 
neprotestantské přistěhovalecké skupiny (Irové, Italové, Slované) trpí kvůli příliš-
né kulturní odlišnosti sníženou schopností integrace, nejsou loajální k nové vlas-
ti a jejím hodnotám a osudově tendují k masové delikvenci všeho druhu (orga-
nizovaný zločin, prostituce, alkoholismus, zahálka), vedly k zavedení přísných 
etnických přistěhovaleckých kvót platných v letech 1924–1965. Podobně jsou 
dnes sice přistěhovalci z východní Asie (Číňané, Korejci, Vietnamci) díky svým 
vlastnostem a bezproblémové rychlé integraci dáváni za příklad ostatním, méně 
úspěšným, minoritám a jejich integrace hovoří ve prospěch multikulturalismu, 
avšak ještě koncem 19. století v USA naopak panovalo jednoznačné přesvědčení 
o nemožnosti jejich integrace z důvodů příliš odlišné rasy a kultury: „Patří k jiné 
rase… nejsou schopni asimilace… zůstávají v nové vlasti cizinci žijící v izolaci od 
zbytku národa“ (rozhodnutí Nejvyššího soudu potvrzující platnost antiimigrač-
ního zákona namířeného proti usazování Číňanů v Kalifornii z r. 1889, cit. podle 
Huntington [2005: 63]). 

———

S. P. Huntington ve svém monumentálním a dnes již klasickém díle Political Order 
in Changing Societies (1968, poslední vydání s rozsáhlou oslavnou předmluvou 
jeho dalšího vlivného žáka F. Fukuyamy [Huntington 2006]), v němž se pouš-
tí do zdrcující kritiky první vlny modernizačních teorií, naprosto ignoruje roli 
kultury a pod dojmem tehdy dominující sekularizační teze přijímá jako hotovou 
věc i sociální znevýznamňování náboženství. Za naprosto zásadní jsou naopak 
pokládány sociální, ekonomické a politické aspekty modernizačního procesu. 
Zatímco však pováleční teoretici modernizace automaticky předpokládali jejich 
rovnoměrný a vzájemně se stimulující vývoj ústící v nezadržitelnou moderni-
zační nirvánu rozvojových zemí, Huntington vysvětlil překvapivě akcelerující 
nestabilitu a stupňující se vnitřní konfl ikty v Asii, Africe a Jižní Americe jako 
důsledek nerovnoměrného vývoje jednotlivých dimenzí modernizace (neodpustitelně 
však přitom ignoruje vnější faktory v kontextu studenoválečného soupeření USA 
a SSSR).

Konfl ikty tak podle autora produkuje především vnitřní dynamika moder-
nizujících se zemí (dříve evropských, dnes mimoevropských). Zatímco (1) tradič-
ní společnosti jsou ještě politicky stabilní a (2) moderní společnosti jsou již opět 
stabilizované, překotně se (3) modernizujícími společnostmi zmítá nestabilita 



Karel Černý: Dvě tváře S. P. Huntingtona: Od teorií modernizace k civilizacionistice

307

způsobená nesouladem mezi přespřílišným tempem socioekonomické a zaostá-
vajícím tempem politické modernizace. Jestliže tedy modernitu provází stabilita, 
modernizace ústí v nestabilitu a vyhrocený sociální konfl ikt. 

V modernizujících se společnostech vesměs plošně (a) narůstají aspirace 
a vznikají zcela nové potřeby, a to daleko rychleji, než roste reálná životní úroveň 
stále nespokojenějších mas (jde o klasické téma role sociálních frustrací v politic-
kých konfl iktech, podrobně empiricky na příkladu modernizace Blízkého výcho-
du dokládá Lerner [1964]). Podobně v raných fázích modernizace (b) akcelerují 
stále viditelnější sociální nerovnosti (mezi rychle bohatnoucími elitami a relativ-
ně chudnoucími masami, mezi městy a periferií). Paralelně s tím dochází i ke 
krizi jejich legitimity, což opět vzbuzuje odpor. S tím (c), jak modernizující se 
společnosti postupně bohatnou, zintenzivňuje se také konfl ikt o alokaci investic 
a zejména o redistribuci zvětšujícího se koláče potenciálně dostupných zdrojů, 
přičemž se za tímto účelem aktéři mobilizují především dle etnické, regionální, 
třídní či náboženské příslušnosti. Ve hře je díky ekonomickému růstu stále více, 
intenzita politického konfl iktu proto roste. Tradiční (d) stabilizující sociální struk-
tury a instituce se postupně rozpadají (úpadek rozšířené rodiny, venkovských 
pospolitostí, tradičních autorit, lokálních identit a hodnotových systémů), nejsou 
však dostatečně rychle nahrazovány strukturami novými. Vzniká anomická situ-
ace. Dezorientovaní, nespokojení a odcizení jedinci jsou snáze oslovitelní a mobi-
lizovatelní novými politickými ideologiemi a hnutími, které dokáží zaplnit vaku-
um vzniklé rozpadem tradičních struktur. 

V tradičních společnostech tedy podle autorova evolučního schématu pře-
važuje apolitická masa obyvatelstva žijícího roztroušeně na venkově. Moderniza-
ce je pak příběhem, ve kterém se na scénu postupně derou další a další politicky 
uvědomělí aktéři: intelektuálové a byrokratické či armádní špičky, městské střed-
ní vrstvy, dělníci a nakonec také venkovské masy. Právě masová politická par-
ticipace představuje klíčový defi niční znak moderní politiky, se kterou se musí 
popasovat jak vlády autoritářské (vlády kontrolují masy), tak také demokratické 
(masy kontrolují vlády). Pokud přitom tempo politické modernizace a instituci-
onalizace (zde autor zdůrazňuje hlavně roli politických stran a obecně institucio-
nalizovaných způsobů řešení zájmových či ideových konfl iktů jednotlivých akté-
rů) odpovídá tempu politické mobilizace a participace nových aktérů, společnost 
je relativně stabilní. Pokud se naopak nedaří asimilovat nové aktéry v rámci 
dosavadního politického systému a socioekonomická modernizace se přespříliš 
rozejde s modernizací politickou, zvyšuje se společenská nestabilita a násilnost 
konfl iktů. Politika je vykázána téměř výhradně do ilegality či na ulici. V prvních 
fázích socioekonomické modernizace pak roste riziko vojenských převratů, v dal-
ších fázích pravděpodobnost revolucí a občanských válek. 

Podobně jako například Charles Tilly [2006a, 2006b] zdůrazňuje vztah mezi 
režimy defi novanými mírou demokracie a kontroly (kapacity vládnout) a pře-
važujícími repertoáry soupeřivé politiky, Huntingtonův eklektický model kromě 
politických faktorů upozorňuje ještě na roli faktorů sociálních a ekonomických: 



Sociologický časopis/Czech Sociological Review, 2010, Vol. 46, No. 2

308

(a) rozpor stupně sociální mobilizace (hlavně růst aspirací) a zaostávajícího eko-
nomického rozvoje ústí v masové sociální frustrace, (b) rozpor rostoucích frustra-
cí a stagnujících mobilitních příležitostí ústí v intenzivní politickou mobilizaci 
a participaci, (c) rozpor vystupňované politické participace a nedostatečné poli-
tické institucionalizace vede k politické nestabilitě. 

———

Přínos celoživotního badatelského díla S. P. Huntingtona, který zemřel 24. pro-
since 2008, může být jen stěží přeceněn. Příkladem budiž kontroverzní teze 
o střetu civilizací, jejíž kritická refl exe jakoby neměla konce (u nás ji podrobil 
naprosto zdrcující kritice zejména Mendel [2002; Mendel et al. 2007]; rozdílné 
interpretace a především zcela protichůdná hodnocení – což je pro recepci díla 
S. P. Huntingtona typické – přináší v českém prostředí sborník Střet civilizací? 
Žhavé sondy deseti autorů z r. [2001]). Zatímco například významný představitel 
postkoloniálních studií E. Said [2008] odmítá „imaginativní zeměpis“, který sto-
jí a padá spolu s „dramatizací hranic, které vytyčuje“ [tamtéž: 88], zdůrazňuje 
neměnné a nepřekročitelné odlišnosti, zavírá oči před podobnostmi a podsouvá 
stereotypní představu nekonečného hlubokého konfl iktu nadřazeného a civilizo-
vaného Západu a podřadného, iracionálního, barbarského a nebezpečného Ori-
entu, další teoretici samotnou existenci rozličných civilizací nepopírají. Pro ame-
rického komunitaristu A. Etzioniho [Etzioni 2004] představuje Východ a Západ 
dva extrémní, jednostranné, dlouhodobě neudržitelné a stejně hodnotné modely 
organizace společnosti (přílišný důraz na kolektiv, sociální řád, kooperaci, povin-
nosti, podřízení autoritám a vztahování k transcendentnu vs. jednostranný důraz 
na individualitu, kompetici, práva, svobodnou volbu a hodnotový relativismus). 
Teprve díky obousměrnému dialogu civilizací dochází ke globální hodnotové synté-
ze, jež potlačuje slabiny a naopak zdůrazňuje přednosti obou systémů. Podobně 
vidí mezicivilizační dialog rovných partnerů, jež má vyústit ve vyváženou synté-
zu k duchovnosti a kolektivismu tíhnoucímu Východu a k racionalitě a individu-
alismu se upínajícímu Západu, íránský učenec M. Chátamí [2001]. Jestliže mnozí 
pozorují rozpor a nekompatibilitu mezi rozumem a vírou – či svobodou a vírou, 
kolektivismem a individualismem, povinností a svobodou, Chátamí se domnívá, 
že se naopak vhodně doplňují. Jedině jejich „koncert“ povede k osobnostní i spo-
lečenské harmonii. Konečně, v obdobném duchu se vyjadřuje i ruský sociolog 
a politolog A. Panarin [2003], když mluví o nutnosti bránit, reformovat a obrodit 
ideu modernity s pomocí „východní inspirace“: „Pravá inteligence má dnes své 
srdce na Východě a rozum na Západě“ [tamtéž: 356]. Dodejme, že u nás v souvis-
losti s tezí o střetu civilizací a nutností dialogu připouští částečnou oprávněnost 
a dokonce i užitečnost „východní“ moralistické kritiky Západu islamolog L. Kro-
páček [1996, 1999].

Jedno z dosavadních vyvrcholení teoretických diskusí představuje koncep-
ce rozmanitých modernit S. N. Eisenstadta [Eisenstadt 2000], kterou autor staví 
explicitně do kontrastu s multicivilizačním světem S. P. Huntingtona. Moder-



Karel Černý: Dvě tváře S. P. Huntingtona: Od teorií modernizace k civilizacionistice

309

nita má své pevné a neměnné univerzální jádro (strukturální diferenciace a na 
budoucnost orientovaný refl exivní kulturní program kladoucí důraz na sociální 
konstrukci reality ze strany činorodých aktérů), ale také velké množství svých 
geografi ckých, kulturních a historických verzí odlišujících se jak variabilitou kon-
stelací a způsobů organizování jednotlivých diferencovaných institucionálních 
sfér, tak také téměř nekonečnou rozmanitostí neustále předkládaných a reformu-
lovaných konkurenčních kulturních programů modernity (např. liberální, socia-
listické či fašistické verze, verze evropské, mimoevropské a americká, verze dnes 
předkládané novými sociálními hnutími včetně náboženských fundamentalistů). 
Rozmanité modernity pak jsou výsledkem dynamiky, v níž dochází k neustá-
lému propojování, kombinaci a interakci univerzálních modernizačních trendů 
a partikulárních tradic, kulturních premis a historických zkušeností. Různé vzor-
ce modernizace jsou dále výsledkem pozitivního či negativního vymezování vůči 
západnímu projektu modernity, který díky svému historickému prvenství fun-
guje jako základní referenční bod, jenž nelze ignorovat – naopak je vždy nutné 
zaujmout k němu jasné stanovisko. Konečně, různé institucionální a ideologic-
ké verze modernity jsou výsledkem střetů a konfl iktů nejrůznějších sociálních 
a politických hnutí prosazujících svá vlastní pojetí. Svět podle Eisenstadta je tedy 
především světem rozmanitých modernit, nikoliv světem vzájemně nekompa-
tibilních civilizací. Podobně se vyjadřuje i ruský učenec A. Panarin [2003], když 
hovoří o nové revoluci vědomí v tzv. druhém a třetím světě. Zde nejprve pře-
vážila snaha zcela odhodit vlastní kulturu a zařadit se co nejrychleji do klubu 
západní prosperity, což se však po několika dekádách ukázalo z mnoha důvodů 
jako totálně neúspěšná strategie. Současnou reakcí je obrat k vlastní kultuře, tra-
dici a kořenům. Kultura je chápána jako zdroj důstojnosti a pozitivní identity, ale 
zejména jako základ vlastní verze, interpretace a osvojení modernity. 

Na poli empiricky laděné sociologie se pak doslova roztrhl pytel se statistic-
kými studiemi snažícími se s oporou v dostupných kvantitativních datech zhod-
notit relevanci teze o střetu civilizací (ty vycházejí a odvolávají se zejména na 
šetření Pew Research Center, Gallup World Poll, Arab Barometer a World Value 
Survey; např. [Esposito, Mogahed 2007; Dixon 2008; Jamal, Tessler 2008; Tausch 
2009]. Suverénně nejpropracovanější a nejucelenější koncepci přitom dosud před-
stavil tým R. Ingleharta s pomocí mnoha vln šetření Světového výzkumu hodnot. 
Postupná socioekonomická modernizace provázená šířícím se existenčním zabez-
pečením vede k pomalé a kumulativní hodnotové změně (sekularizace a důraz 
na hodnoty sebevyjádření), která pak dokonce v dlouhodobějším horizontu čas 
od času ústí v jednorázové, diskontinuitní a rychlé institucionální změny (např. 
demokratizace, liberální změny legislativy). Zároveň však dlouhodobě přetrvá-
vá vliv kulturních zón a společné historické zkušenosti jednotlivých společností: 
na „globální kulturní mapě“ tak zřetelně odlišíme protestantskou či katolickou 
Evropu, evropské země bývalého východního bloku, Latinskou Ameriku, sub-
saharskou Afriku, islámský i konfuciánský svět. Výsledná sociální změna je tedy 
vždy výsledkem vzájemné interakce sociálního a ekonomického rozvoje a přísluš-



Sociologický časopis/Czech Sociological Review, 2010, Vol. 46, No. 2

310

ného kulturního kontextu (náboženství, tradice, historie). Vliv kultury je přitom 
silnější v dimenzi hodnotové změny spjaté se sekularizací, naopak vliv socioeko-
nomické modernizace dominuje v dimenzi související s demokratizací. Hunting-
ton tedy nemá pravdu, pokud tvrdí, že základní rozdílnosti mezi civilizacemi 
se nacházejí ve sféře politicky relevantních hodnot, protože skutečný hodnotový 
střet probíhá spíše po linii hodnot sociálních (zejména otázka genderu a religio-
zity) [Inglehart, Norris 2004; Inglehart, Welzel 2005]. 

Karel Černý

Literatura

Arjomand, S. A. 1986. „Social Change and Movements of Revitalization in Contemporary 
Islam.“ Pp. 87–112 in J. A. Beckford (ed.). New Religious Movements and Rapid Social 
Change. Paris, London: Sage, UNESCO.

Arjomand, S. A. 2006. „Thinking Globally about Islam.“ Pp. 401–410 in M. Juergensmeyer 
(ed.). The Oxford Handbook of Global Religions. Oxford: Oxford University Press. 

Árnason, J. P. 2009. „Zařadit dnešní problémy do dlouhodobých souvislostí. Rozhovor 
o historické sociologii s Jóhannem Pállem Árnasonem vedli Bohuslav Šalanda a Jiří 
Šubrt.“ Historická sociologie 1 (1): 123–130. 

Barša, P. 2001. Západ a islamismus. Střet civilizací, nebo dialog kultur? Brno: CDK.
Berger, P. L. 1997. Vzdálená sláva. Hledání víry ve věku lehkověrnosti. Brno: 

Barrister&Principal, CDK. 
Dixon, J. C. 2008. „A Clash of Civilizations? Examining Liberal-Democratic Values in 

Turkey and the European Union.“ The British Journal of Sociology 59 (4): 681–708. 
Eickelman, D., J. Piscatori. 1996. Muslim Politics. Princeton: Princeton University Press. 
Eisenstadt, S. N. 2000. „Multiple Modernities.“ Daedalus 129 (1): 1–29.
Esposito, J. L., D. Mogahed. 2007. Who Speaks for Islam? What a Billion Muslims Really 

Think. New York: Gallup Press. 
Etzioni, A. 2004. From Empire to Community. A New Approach to International Relations. 

New York: Palgrave Macmillan. 
Etzioni, A. 2005. „The Real Threat: An Essay on Samuel Huntington.“ Contemporary 

Sociology 34 (5): 477–485. 
Gellner, E. 1983. Muslim Societies. Cambridge, New York, Melbourne: Cambridge 

University Press. 
Hobsbawm, E., T. Ranger (eds.). 2000. The Invention of Tradition. Cambridge: Cambridge 

University Press. 
Huntington, S. P. 1957. The Soldier and the State. The Theory and Politics of Civil-Military 

Relations. Cambridge: Belknap Press. 
Huntington, S. P. 1993. „The Clash of Civilizations?“ Foreign Affairs 72 (3): 22–49.
Huntington, S. P. 2001. Střet civilizací. Boj kultur a proměna světového řádu. Praha: Rybka. 
Huntington, S. P. 2005. Kam kráčíš, Ameriko? Krize americké identity. Praha: Rybka.
Huntington, S. P. 2006. Political Order in Changing Societies. New Haven, London: Yale 

University Press. 
Huntington, S. P. 2008. Třetí vlna. Demokratizace na sklonku 20. století. Brno: CDK. 
Chátamí, M. 2001. Islám, dialog a občanská společnost. Praha: Velvyslanectví Íránské 

islámské republiky. 



Karel Černý: Dvě tváře S. P. Huntingtona: Od teorií modernizace k civilizacionistice

311

Inglehart, R., P. Norris. 2004. Sacred and Secular. Religion and Politics Worldwide. 
Cambridge: Cambridge University Press. 

Inglehart, R., Ch. Welzel. 2005. Modernization, Cultural Change, and Democracy. The Human 
Development Sequence. New York: Cambridge University Press. 

Jamal, A. A., M. A. Tessler. 2008. „Attitudes in the Arab World.“ Journal of Democracy 19 
(1): 97–110. 

Juergensmeyer, M. 1994. The New Cold War? Religious Nationalism Confronts the Secular 
State. Berkeley: University of California Press. 

Juergensmeyer, M. 2008. Global Rebellion. Religious Challenges to the Secular State, from 
Christian Militias to al Qaeda. Berkeley: University of California Press.

Kepel, G. 1996. Boží pomsta. Křesťané, židé a muslimové znovu dobývají svět. Brno: 
Atlantis. 

Kepel, G. 2002. Jihad. The Trail of Political Islam. Cambridge: Harvard University Press.
Kropáček, L. 1996. Islámský fundamentalismus. Praha: Vyšehrad. 
Kropáček, L. 1999. Blízký východ na přelomu tisíciletí. Praha: Vyšehrad.
Lerner, D. 1964. The Passing of Traditional Society. Modernizing the Middle East. New York: 

The Free Press, Collier-Macmillan. 
Lewis, B. 1990. „The Roots of Muslim Rage: Why So Many Muslims Deeply Resent 

the West and Why Thein Bitterness Will Not Be Easily Mollifi ed.“ The Atlantic Monthly 
226 (3): 47–60. 

Mendel, M. 2002. „‚Střet civilizací‘ ve světle vědeckého výzkumu.“ Pp. 19–47 in Střet 
civilizací? Žhavé sondy deseti autorů. Praha: Evropský literární klub.

Mendel, M., B. Ostřanský, T. Rataj (eds.). 2007. Islám v srdci Evropy. Vlivy islámské 
civilizace na dějiny a současnost českých zemí. Praha: Academia. 

Panarin, A. A. 2003. Iskušenije globalizmom. Moskva: Algoritm. 
Said, E. 2008. Orientalismus. Západní koncepce Orientu. Praha: Paseka. 
Stark, R. 1999. „Secularization, R.I.P – rest in peace.“ Sociology of Religion 60 (3): 249–273. 
Střet civilizací? Žhavé sondy deseti autorů. 2002. Praha: Evropský literární klub.
Swatos, W. H., K. J. Christiano. 1999. „Secularization Theory: The Course of a Concept.“ 

Sociology of Religion 60 (3): 221–248. 
Tausch, A. 2009. What 1.3 Billion Muslims Really Think: An Answer to a Recent Gallup Study, 

Based on the „World Values Survey“. Cambridge: Cambridge University Press. 
Tilly, Ch. 2006a. Politika kolektivního násilí. Praha: Sociologické nakladatelství. 
Tilly, Ch. 2006b. Regimes and Repertoires. Chicago: The University of Chicago Press. 
Zakaria, F. 2004. Budoucnost svobody. O krizi demokracie. Praha: Academia. 


